thers nent of scounts and crore to nment time. and cent equi framework, ments and the response n with has already started its The task force was lesh. The from II has positive in states like rank the states in environmental regional BANGALORE 1 Raghu Kris different state Epur, industrial oy of the to include feedback from members of The report development proce would, he said, different states on ss of the governimplemented aid, had become Il industrial cli the CII's pro e for produc coherence of estimated. in the southplans to set pecially the nitment could go he added, ir, we had also grou env on i duc also was Visit moc mer fort sho In

#### RI VENKATESVARA ORIENTAL SERIES No. 8

EDITOR :- P. V. RAMANUJASWAMI, M.A.

श्री:

#### केनोपनिषद्भाष्यम्

श्रीरङ्गरामानुजमुनिविरचितम्

# KENOPANISHAD-BHASHYA

BY

#### SRI RANGARAMANUJA

CRITICALLY EDITED WITH INTRODUCTION, TRANSLATION INTO ENGLISH AND NOTES

BY

DR. K. C. VARADACHARI, M.A., PH.D.

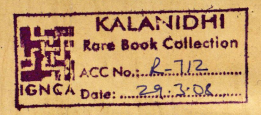
AND

D. T. TATACHARYA, Śiromani, M.O.L.





3AMS 294.59218 RAN



DATA ENTERED
Date 01-09-08

PRINTED AT

TIRUMALAI-TIRUPATI DEVASTHANAMS PRESS,

TIRUPATI

Indira Gandhi National Centre for the Arts

## CONTENTS

| -   |                                                        | Pages |
|-----|--------------------------------------------------------|-------|
| I.  | Introduction                                           |       |
| 9   | (i) Life and Date of Śri Rangarāmānuja                 | . • i |
|     | (ii) Kenopanisad—Structure and plan                    | iv    |
|     | (iii) Editions consulted for collation and translation | viii  |
|     | (iv) Table of cross-references                         | x     |
| II. | Kenopanişad-Bhāṣya—Text                                | 8     |
| П.  | Kenopanişad-Bhāṣya—Translation                         | 1     |

SWINSONS TARUS PERTAY



#### KENA UPANISHAD

WITH

#### BHASHYA

I

#### INTRODUCTION

According to orthodox arrangement Kenopanişad is placed after Īśāvāsyopaniṣad, though modern scholars hold that Kena chronologically belongs to the earliest period of the Upaniṣads, and Īśa to the second period.¹ Venkaṭanātha commented only on the Īśa Upaniṣad,² and it was left to Rangarāmānuja to comment on the other important upaniṣads. Amongst other Upaniṣads, Sudarśana Sūri otherwise known as Śrutaprakāśikācārya had commented on the Subālopaniṣad, because of its extreme importance to the understanding of the integral or organic philosophy of the Upaniṣads.

Śri Rangarāmānuja, like so many others of his kind, led a quiet life and during a period that was not noted for any thing extraordinary in the life of the community to which he belonged. Neither the date of his birth nor of his demise has been recorded anywhere, which appears very strange when we remember that he was well known as a scholar of repute especially in all the branches of learning necessary for his ministry. The date however can be fixed roughly as he was the disciple of Anantācārya, the fifteenth occupant of the Compitha reckoned from Śri Rāmānuja in the Vaḍagalai line. He mentions Doḍḍayācārya or Mahārya or Mahācārya (c. 1540–1565)³ the famous author of Pārāsarya Vijaya, (a refutation of Appayya Dikṣita's Nyāya Rakṣāmani) and of the

<sup>1,</sup> Winternitz: History of Sanskrit Literature Vol. I.

<sup>2.</sup> cf. Iśavaysopanisad Bhasya. ed. and translated. S.V.O. Series No. 5.

<sup>3.</sup> Des. cen. cat. XIX, 7677 Madras Oriental Mss. Lib. and Aufrecht Cat.
Catal. I. 283.

Candamāruta commentary on the most brilliant controversial work Satadūšanī of Venkaṭanātha. He also controverts the writings of Appayya Dikṣita himself. It is claimed that Appayya Dikṣita and he were contemporaries, and it is probable that Raṅgarāmānuja was an younger contemporary of both these writers. Appayya Dikṣita's date is variously fixed between 1552–1626 AD. (A. V. Gopalacharya) or 1520-1592 A.D. (Mahālinga śāstri).

That Rangarāmānuja lived about this time appears plausible from two facts. Rangarāmānuja was a native of Velāmūr, a village in the North Arcot District, South India. He belonged to the Sāmaveda. After his studies under Anantācārya (15th occupant of the Gurupitha after Śri Rāmānuja) he was directly initiated into Sannyāsa, without going through the second āśrama of Grhastha. It is said that he was given the sannyāsa by the 15th occupant of the Parakala Mutt pontificate, Mysore:—

Yatsevāvaibhavallabdhā mayā paramahamsatā Tam aham śirasā vande Parakālamuniśvaram. (Chānd Up. Bhāṣya introductory verse 4)

According to the history of the Parakala Mutt we get at only one definite date, namely, that the 21st occupant of the Parakala seat was born in the year 1577 saka corresponding to 1655 AD. He came to the seat in his 22nd year, that is in 1677 A.D. Allowing roughly 20 years to each occupant we find that its 15th occupant must have lived about 1577 A.D. This is a date which corresponds with that of Appayya Dikşita. Rangarāmānuja might have been aged about 25 years about this time. We can therefore conjecture that Rangarāmānuja was born somewhere about the middle. The 16th century.

There is a story current amongst the ācāryas of a meeting between Rangarāmānuja and Doḍḍayācārya. Doḍḍayācārya

<sup>1.</sup> Tattva Bindu; ed. Ramaswami Sastri, pp. 99-101. cf. Appayya Diksita's Sidehāntalesasangraha: ed. by S. Suryanarayana Sastri, Introduction y 3.

after a victorious debate paid the former a visit at Conjeevaram. Finding Rangarāmānuja was intensely pre-occupied with his books he stood there watching him for a while. Then he drew Rangarāmānuja's attention to his presence with the words "O you have been busy drinking honey!" Rangarāmānuja quietly replied "If you would drive away all the bees, I can indeed leisurely drink honey."

We do not possess any details of his life except that he was a very illustrious teacher of the Śri-Bhāsya as his title Śri-Bhāsyāmrta-varsinam testifies. He seems to have written 60 works as he was also known as the Sasti-prabandhanirmata. All his works have not survived up to the present day and it has been almost impossible to find out the names of the lost works. The following are the works available to us: Upanişad-bhāşyas on (1) Kena, (2) Katha, (3) Praśna, (4) Mundaka, (5) Mandukya, (6) Taittiriya, (7) Brhadaranyaka, (8) Chandogya, (9) Śvetaśvatara, (10) Atharvaśikha, (11) Māntrika, (12) Agnihrdaya, and (13) Kausitaki Upanişads. He had written (14) Śāriraka-śāstrārtha Dipika (on the Vedānta Sūtras), (15) Mūla-bhāva-prakāśikā on the Śri Bhāsya (16) Bhava-prakasika (on Śrutaprakasika commentary on the Śri-Bhāşya), and (17) Vişaya-vākya-dipikā, commentary on the Upanisadic passages quoted in each Adhikarana of the Śri-Bhāsya. (18) There is an original work called Śri-Rāmānuja siddhānta sangraha which is yet in Mss. (a copy of this is in the S.V.O.I. Library collection). He had written Sanskrit commentaries on the Tamil Prabandha. But only two namely one on the Tiruvaymoli of Sathakopa and the other on Āndāl's Tiruppāvai are available. It is said that he wrote on

said Upanişads were being studied by Rangarāmānuja. Rangarāmānuja said that since Doddayācārya had been driving away all the opponents to the Upanişads it was possible for him to be enjoying them.

The 2nd Meaning is Rangarāmānuja was never known as a debater but as a studious writer. A writer is an enjoyer too. Doddayācārya was well-known as the debater of his age, the teacher who drove away intruding honey bees which sought to rob the honey of Truth.

the Periyalvar's Pallandu and Madhurakavi's Kanninun siruttambu, but we have not been able to trace them anywhere. The other works are so far as we know and have every reason to fear, irretrievably lost.

The writings and style of Rangarāmānuja, follow the model set by Venkaṭanātha, close, relevant and never loose.

#### II

#### KENOPANISAD

Kenopanisad or the Talavakāropanisad belongs to the Sāmaveda. Sāmaveda has two Brāhmaņas, the Tāndin and the Talavakāra or Jaiminiya. Tāndin is itself divided into seven (i) Pañcāvimṣa (25-book) Brāhmaṇa, (ii) the Sadvimśa (the 26th book), (iii) Chāndogya Brāhmaṇa, of which the first two chapters deal with marriage and gṛḥya rites whilst the eight remaining chapters comprise the Chāndogyopaniṣad. (iv) Sāma vidhāṇa-brāhmaṇa, (v) Devatādhyāya, (vi) Vamśa (geneology of teachers) and (vii) Samhitopaniṣad.

The Talavakāra Brāhmaņa consists of five books. Of this the Jaiminiyopaniṣad-brāhmaṇa forms the fourth book. The Kenopaniṣad is a part of this Jaiminiyopaniṣad-brāhmaṇa. The fifth is called the Ārṣeya-brāhmaṇa. According to Dr. Hans Oertel the Jaiminiya Brāhmaṇa contains four adhyāyas, each consisting of anuvākas which again contain khaṇḍas. The Kenopaniṣad is the 10th anuvāka of the fourth adhyāya.

Even as the Isopanisad deals with Brahman as the allpervading Self, the Kenopanisad deals with the Transcendent Nature of Brahman, transcendent to all types of cognition.

In the first khanda, Its transcendence to all sensory cognitions (including the sensorium, the mind) and inexpressibility and incommunicability are intimated.

In the second khanda, it is pointed out that this transcendence over all cognition is not absolute, a fact already suggested by the phrase 'anyadeva.....' in the first khanda. This is as it were explained to mean that the knowledge of the

Transcendent Brahman is of the form "I know it as that which is not unknown", that is to say, that there can be no complete knowledge of it, though not no knowledge at all.

In the third khanda, it is shown that even the chief Gods Agni and Vāyu were unable to know that Brahman, when It manifested Itself to them. They returned baffled. Indra also went, and as It disappeared he pursued his course till he met the radiant form of Umā at the same place where Brahman was.

In the fourth khanda, Umā-Haimavati instructs Indra, the foremost of the gods, in the Brahman-knowledge. Then is intimated the truth that the experience of Brahman is like a lightning-flash. Finally is counselled the Upāsana of Brahman as Delight, whose subsidiaries are austerity, self-control, action and others.

It is declared that one attains the svarga, the highest place by this practice.

Thus the Upanisad in the first three chapters covers the Tattva, the nature of Truth, Brahman and knowledge regarding Him and at the end of the last chapter it instructs the Hita or the means of attainment and the Purusartha or the goal of man.

Now speaking about the entire philosophy of this Upanisad we can say that Brahman is revealed here as the Instigator of all activities, and that He indeed is the vitality and the power behind all activities in the Universe. It is precisely because He is the inner impellor and sustainer of all activities of all things, ādhyātmically and ādhibhautically and ādhidaivically, that we are not able to know or grasp the entire nature of the Divine. God is greater than the instruments through which He acts. No source of knowledge can comprehend Him, for He is the knower who cannot be known. He is the Incomprehensible but not absolutely for as inner self we know Him as the Delight. We can best know Him as the Vana, the desireable to as, the Delight. We can glean some knowledge of Him through instruction and meditation on Him.

The philosophy enunciated by the Kenopanisad is almost identical with the philosophy enunciated by the Isopanisad.

but this Upanisad approaches the whole question from a most challenging angle. It shows that the Supreme Being will ever remain beyond the reach of all functions of our exteriorised consciousness, such as speech or the Vedic Word which is creative power not the mere speech, mind (our sensorium which is reckoned as the eleventh organ, the sixth after the organs of cognition and the sixth after the organs of action), eye and the ear, for it is the inward impellor of all these functions which our exteriorised consciousness represents. Indeed it is because they cannot reflect backwards or turn upon themselves and cannot subsist without the Supreme sustaining their activities that the Supreme Brahmanis described as the: śrotrasya śrotram manaso mano yad vāco ha vācam sa u prānasya prānah cakşuşas cakşuh..... If the Isopanisad described the inwardness and transcendence of the Divine Lord, the Kenopanisad reveals that, so far as the andividual is concerned, in him too the Supreme Lord is the Source of all functions and activities. Knowing this the individual should not concentrate his vision on the importance of these functions as such but seek to trace their fundamental powers and abilities to the Divine. If in the Isa it has been taught that the Supreme Being is the Self of the soul, the satvasva satvam, here, He indeed has been taught as the foundational supraconscient power behind all the conscient and vital and material activities. It is this that is asked to be known, since the second part of the khanda definitely rejects all limited idea of the Supreme as this or that.

The second khanda reveals that because the Supreme is beyond all these cognitive and other instruments, all of which recede unable to comprehend It, It is not absolutely unknown. If it is known that It is not entirely unknowable, then or a can be said to have known It. A general knowledge of the Divine as the Source of all activities, all vitalities, all strengths, and knowings can indeed be had; for it is clearly stated that the one sure sign of the possession of the Knowledge of Brahman even in this general manner, grants to the knower an attractiveness in his own nature (4th Khanda 6: enam sarvani bhutani

samvānchanti.) But even this intuition of the Divine is not to be had except as a flash of lightning, for its initial manifestation is such. But by practice of the inner tapas, control and worship of the Supreme as the antaryāmin of the entire functions, this knowledge of the Divine Nature may become a continuous stream of experience. To such practisers, the Divine grants power to practise Knowledge and Immortality (Kena Up. II. 4).

The Divine is the Delight, Tad Vanam or Vanam; It is Ananda as the Taittiriya Upanisad says, is the Priti as the Brhadaranyaka Upanisad describes it. The Upanisads never tire of pointing out that the Supreme Brahman is desireable. is desired and ought to be desired. The illustration in the third and fourth khandas describing the process by which the Gods knew Brahman, shows neatly the importance of transcendence in the Nature of Brahman Who is the Self of the Gods also. This finely squares with the view of Śri Rāmānuja who pointed out that when there is mention of worship of or address to Gods we should refer it to their Self, the Divine. It is this truth that was intimated by Śri Vedanta Deśika in the Iśavasyopanisad-bhasya under the 18th Mantra. We have however to remember here in the context of this Upanisad that the gods Agni, Vayu and Indra were not aware of this wonderful Being (Yaksa) and they suffered from ignorance because of their ahankara (egoism). They are thus powers of the terrestrial, atmospherical and celestial spaces alone and they too have to abjure the sense of egoism (ahamkāritva). That this Story is a valuable instruction and has integral place in relation to the first two khandas has been shewn by Sri Aurobindo in his stimulating commentary on this Upanisad1 in the now long defunct "Arya." The terms have to be interpreted so as to refer to Him alone either directly or else through them.

This is the first time that the Bhāsya of Rangarāmānuja has been translated into English.

<sup>1.</sup> An article entitled "Sri Aurobindo's commentary on the Kenopanisad" by Dr. K. C. Varadachari is ready for publication

#### III

# EDITIONS CONSULTED FOR COLLATION AND TRANSLATION:

DR. HANS OERTEL'S Jaiminiya Upanisad-Brāhmaņa (J. Am. O.S. Ed.) has been consulted for the Upanisad-text.

- 1. Kenopanişad-bhāṣya or Prakāśikā: Telugu script; Gomatam Śrinivāsacārya Ed. along with other Upaniṣads and Śankara's Bhāṣya etc., 1868 Aug. 20th.
- 2. ibid.: Grantha script; 1870 April.
- 3. Kenopaniṣad with Raṅgarāmānuja's commentary and that of other Prakāśikā-bhāṣya included in Anaudasrama and Pathak editions, edited by Nityasvarupa Brahmacari, Brindavan, in Devanagari Script.
- 4. Daśopaniṣads: Grantha Edition, Kumbakonam; Edited by Navanitam Krishnamacarya.
- 5. Kenopaniṣad-bhāṣya with commentaries of Śankara and Raṅgarāmānuja, Ed. Sridharasastri Pathak, Oriental Book Agency, 1919.
- 6. Kenopanişad; Anandasrama edition containing the bhāsyas of Śankara and Rangarāmānuja.

About the last two editions we have to remark that the Viśiṣṭādvaita commentary called  $Prak\bar{a}śik\bar{a}$ , an appellation given by Raṅgarāmānuja to his Upaniṣad-bhāṣyas, included in them is not his at all. The Commentary is apparently spurious, though it follows generally the Viśiṣṭādvaitic school. It is regrettable that the publishers did not try to get the trustworthy commentary of Raṅgarāmānuja. Further it may be remarked in this connection, that even the Īśāvāsyopāniṣad bhāṣya of Kūranārāyaṇaswāmin has suffered immensely at the hands of the Anandasrama editor. If the Īśāvāsyopaniṣad suffered mutilation, the Kenopaniṣad-bhāṣya is a different work fathered upon the well-known author. The Brindavan edition includes R's Bhāṣya, but points out that its author is unknown.

#### TEXTUAY, VARIATIONS:

Ist Khanda: 2. The second line stops at Prānasya prānah in JUB, R and V.

at Caksusasca caksuh:

3 and 4. are clubbed together by A and P and Hume as one mantra, so much so 3 and 4 run on without any punctuation mark.

The text followed by R and JUB is punctuated according to metre at the end of each line.

- Hud Khanda: 1. dahram (JUB); dahhram (R); daharam (A) (or dahhram.)
  - 1. JUB. runs up to devesu. In R it runs up to rūpam; A stops at nūnam.
  - 5. JUB. vivicya; vicitya (R); vicitya (A,P); Daśopanisad-bhāsya ed. of Vedānta Vidyā Vilas press 1868 gives under Śankara bh. vicintya and under R. bh. vicitya.
- IIIrd Khanda: 6. JUB. nainad asakam; all others naitad asakam.
  - 9. JUB. Adadiya: all others adadiyam.
  - 10. JUB. Nainad: all others naitad.
- IVth Khanda: 1. JUB. Brahmeti hovāca; all others sā brahmeti hovāca.
  - 1. JUB. Mahiyadhva: others mahiyadhvam.
  - 4. JUB. iti: others give itin nyamisad.
  - 4. nyamīṣad (nisad as a variation) others read nyamīmiṣad.
- 1. JUB. (Jaiminīya-upaniṣad-Brāhmaṇa is DR. OERTEL'S edition JAOS XVI Vol. Number I. pp. 79-260. The Upaniṣad consists of sections IV. 18 to IV 21 of the Brāhmaṇa).

0 9

5. JUB. enad: others etad.

JUB. anenacaitadupasmara-: R. nacaita-dupasmara-.

JUB. enad: others etad.

#### TABLE OF CROSS-REFERENCES:

Kena 1: cf. Katha II. 6. 3.

Kena 2: cf. Brh. IV. 4 18; Maitr. VI. 31.

Kena 3. cf. Katha II. 612: Mund. III. 1. 8. Tait. II, 2.4.

Kena 3: Var. Īśa, 10.

Kena 13: II. 5 = Var. Brh. IV. 4. 14.

Kena 29: (IV. 4) = Brh. II. 5. 7; Maitr. VII. 11.

Kena IIIrd Khanda. The Story of Yakşa is narrated, in Devibhāgavatam, XII, Chapter 8.

#### ABREVIATIONS

A. = Anandasrama ed.

B. = Nityasvarūpa Brahmachāri, Brindavan.

G. = Īśādi Daśopaniṣad-bhāṣyam; Gopalānandaswāmi (Viśiṣṭādvaita comm.) Bombay 1932.

J. U B. = Jaiminiya Upanişad-Brāhmaņa

N. = Navanitam Krishnamachariar's Ed. (Grantha script)

P. = Pathak's ed.

R. = Rangarāmānuja (Gomatam Śrinivāsācārya's Editions; Telugu & Grantha Script)

V. = Vani Vilas Memorial ed.

f. This reference was kindly supplied by Sri A. Padmanabhayya, B.A.;
Pleader, Tirupati.

#### श्री श्रीनिवासपरब्रह्मणे नमः।

#### श्रीरङ्गरामानुजमुनिविरचितभाष्यसहिता तलवकारोपनिषदपरनामधेया

# के नो प नि ष त्।

श्रीः

श्रीनिबासं परं ब्रह्म प्रणिपस विचिन्सते । कैनोपनिषदो भाष्यं रङ्गरामानुजोदितम् ॥

समिवेदीये ब्राह्मणे शाखाद्वयम्—ताण्डिनां शाखा एका । तलकारापरनामधेयानां जैमिनीयानामपरेति । अत्र आयायां पञ्चिविश्वाह्मणं, षड्विश्वाह्मणं, छान्दोग्यब्राह्मणं (उपनिषद्वाह्मणं), सामविधानब्राह्मणं, देवताध्यायब्राह्मणं, वंशब्राह्मणं संहितोपनिषद्वाह्मणमिति बहवी भागाः । तत्र छान्दोग्यब्राह्मणगतेषु दशस्वध्यायेषु आद्यद्वये गृह्मधर्माः केचित्र्रितपाद्यन्ते । अन्यदध्यायाष्टकं छान्दोग्योपनिषदूपम् । अन्तिमायां पञ्च भागाः । (प्रपाटक इति वा अध्याय इति वंश्वयं विभाग इति विमृत्यम्) । अत्र आदं त्रयं कमैक्यरम् । चतुर्थो माग उपनिषद्बाह्मणा भिधानः । अत्रवान्तर्गता तलकारोपनिषदिखप्युच्यमानेयं केनोपनिषत् । चरमः पञ्चमो भाग आर्षेयब्राह्मणमिल्यभिधीयते ।—इति वैदिकयन्थजातिहमर्शिनः केचिदाहः । भाष्यान्तरे तु

केनेषितिमित्याद्योपनिषत् परब्रह्मविषया वक्तव्येति नवमस्याध्यायस्यारम्भः । प्रागे-तस्मात् कर्माण्यशेषतः परिसमापितानि । समस्तकर्माश्रयभूतस्य च प्राणस्योपास-नान्युक्तानि कर्माङ्गसामविषयाणि च । अनन्तरं च गायत्रसामविषयं दर्शनं वंशान्तमुक्तम् ।

्रवशान्तसुर्यास् । / इति केनोपनिष दुषटितस्य भागस्य नवमाध्यायत्वसुक्तम्। तत्र इतः पूर्वेऽध्यायाः क इति गवेषणीयम् ।

Centre for the Arts

॥ हरिः ओम् ॥

केनेपितं पतिति प्रेपितं मनः केन प्राणः प्रथमः प्रैति युक्तः ।

केनेषितां वाचिममां वदन्ति । चक्षुरश्रोतं क उ देवी युनक्ति ॥ १ ॥

अतसीगुच्छसच्छायमञ्चितोरस्थलं श्रिया । अञ्जनाचलशृङ्गारमञ्जलिर्मम गाहताम् ॥ व्यासं लक्ष्मणयोगीन्द्रं प्रणम्यान्यान् गुरूनपि । व्याख्यां तलवकारोपनिषदः करवाण्यहम् ॥

परमात्मस्वरूपं प्रस्नप्रतिवचनरूपप्रकारेण प्रकाशियतुं प्रस्तौति केनेषितं पतितिति । मनः केन वा प्रेषितं प्रेरितं सत् स्विवषये प्रवर्तत इति भावः । इषितम् इष्टम् मतम् । प्राणानां मध्ये प्रथमः प्राणः मुख्यः प्राणः केन प्रेरितः सन् प्रेति प्रकर्षेण सञ्चरति । तथा केन वा प्रेषिताम् इमां वाचं वागिन्द्रियम् अवलम्ब्य व्यवहरन्ति लोकाः । तथा चक्षुद्रश्रोलयोश्च क उ प्रेरकः । अचेतनानामेषां चेतनाप्रेरितानां कार्यकरत्वासम्भवात् । इति गुरुमुपेत्य शिष्यः प्रमच्छेत्यर्थः ॥ १॥

श्रीरङ्गरामानुजमुनिवरिनतं प्रकाशिकाऽभिधानभेतदुपनिषद्भाष्यं आन्द्रिलिप्यां प्रन्थि लिप्यां च मुद्रितमस्मिन् प्रदेशे लब्धप्रचारम् । अल सन्देहास्पदानि शोधनीयतया प्रतिभागति च बहूति स्थलानि सन्ति । तालपत्रकोशः प्रयत्नेन चिरादप्यन्विष्यमाणो नैकोऽपि लभ्यते । सम्भावितसमीचीनपाठपद्धतिस्तु तत्र तत्राधः प्रदर्शिता ।

श्रीरङ्गरामानुजीयमित्येव पूनानगरे आनन्दाश्रमपुस्तकमालायां तदुपर्जादनेनान्यत्र च किमपि व्याख्यानमस्या उपनिषदो नागरिलप्यां मुद्रितमुपलभ्यते । अस्मिन् प्रदेशे लब्धप्रचारस्य श्रीरङ्गरामानुजभाष्यस्य अस्य च न कश्चित् सम्बन्धः । किचित् कचित् योजनाप्रकारभेदो दृश्यते । श्रीत्यां गाम्भीर्यादिगुणपौष्कत्ये च परिशील्यमाने अर्वाचीनं कृत्रिममिद्मिति निश्चेतृव्यं भन्नति । आयान्तमङ्गलराहित्यमप्यत्र एवमध्यवसानं द्रह्यति ।

9 मं. प्रस्तौति प्रस्तप्रतिवचनमध्ये आदिमं प्रश्नं निबन्नातील्ययः । स्विवषय इति । इषितमिलस्य पर्यवसितार्थोऽयम् । इड्विजितं रूपमाह इष्टमिति । इच्छार्थस्य प्रकृते असम्बन्धाः दृष्टं मतिमिति । भननस्य सनोव्यापारस्य गोचरं विषयमिति । प्राणानाम् जीवोपकरणानाम् ।

प्रकर्षेणेति । म्रियत इत्यर्थोऽत्र न सम्भवति । ददन्तीति इदनकर्मतास् वाचिमिति शब्दः प्रतीयते । स तु इन्द्रियप्रकरणे न सङ्गतः । अतो विवाक्षितमर्थमाह वाणिन्द्रियमित्यादिना ।

## श्रोतस्य श्रोत्रं मनसो मनो यद् वाचो ह वाचं स उ प्राणस्य प्राणः । चक्षुपश्रक्षुरतिमुच्य धीराः प्रत्यासाल्लोकादमृता भवन्ति ॥ २ ॥

गुरुः प्रतिविक्ति—श्रोतस्य श्रोतमिति । यच्धुरादीनां प्रकाशकं चक्षुराद्यन-धीनप्रकाशञ्च, अप्राणाधीनप्राणनञ्च यत्, स उ स एव । इत्येवं अतिमुच्य ज्ञात्वा अस्मालोकात् अर्चिरादिना मार्गेण गत्वा मुक्ता भवन्तीत्यर्थः ॥ २ ॥

कार्ज शब्दे करणीभृतवात्त्वमुभचर्यते । तेन इषितामिति इन्द्रियदिशेषणं ददन्तीति शब्दकर्मक कियासम्बन्धः उभयमुपगद्यते । उपचारवर्जने तु एवमर्थः पर्यवस्यतीति ।

-श्रोत्रयोरिति । अत्र पाठोऽन्वेष्यः । एषामिति । मनआदीनां पश्चानाम् । 'अथ ह प्राणा अहंश्रेयसे व्यूदिरे' इत्यादिषु एतान्येव पश्च प्रतिपाद्यन्त इति स्मर्तव्यम् । चेतनाप्रेरितानामिति । 'दाचिममां ददन्ति ' इति वदतः िष्ट्यस्य मनआदिकरणानग्मिष्ठातारो विदिता एव । तथापि तत्येरकप्रदनं कुर्वतस्तस्यायमाभिप्रायः—''करणत्वादवद्यं केनचित्येरितमिति बाच्यम् । न ताद्य्याव एव प्रेरकः । तेन निगृह्यमाणस्यापि मनसो दिषयं प्रति पतनाः । अतो बळवता केनचिद् देवेनैव प्रेरितमिति दक्तव्यम् । स कः '' इति । एवमुत्कामन् प्राणो न केनचिर्ण्यावेनावस्थापियातुं शक्यते । दागादिनियमनं च न स्वेच्छानुसारं कर्तुं शक्यत इति न जीवोऽत्र नियामक इति । असम्भवादिति । असम्भवात् दिरुक्षणः कश्चन प्रेरकोऽस्ति । स इति पूर्वेणान्दयः । इतीति । प्रदनात्मकमन्त्रमात्रं श्रूयते । आख्यायिकास्वरूपपूर्तये अश्रुतबाह्मणभागार्थोऽनुसन्वेय इति भावः ।

२. गुरुरिति। अनन्तरखण्डप्रथममन्त्रे 'मीमांस्यमेव ते' इत्येतदन्तस्येयमदतारिका। यचधुरादीनामिति। श्रोत्रस्येखारभ्य चक्षुरिखन्तमेकं वाक्यम्। यदिति श्रोत्रमिखादौ प्रत्येकमन्त्रेति।
यत् श्रोत्रस्य श्रोत्रम्, यन्मनसो मन इति चक्षुःपर्यन्तम्। वाचामिति प्रथमार्थे व्यख्येन
द्वितीया। स उ स एव इति यच्छव्दार्थप्रतिनिर्देशः। भवता पृष्टो देव इति प्रक्षार्थानुषक्षेण
वाक्यपूर्तिः। एदमवान्तरवाक्यपूर्तिज्ञापनाय इह मन्त्रे चरमनिर्दिन्न्स्यापि चक्षुषः चक्षुरादीनामिति
प्रथमप्रहणमिति ज्ञेयम्। अयं वाक्यार्थः ज्ञानिकयायां कर्मेति स्फुटयन्नाह इत्येविमिति। विक्वविशेषवर्षं ब्रह्मोति सामान्यतो बुद्धौ कृत्वा यदिति क्षीवम्। देव इति विधेयानुरोधात् स इति पुमान्।
यद्यपि कैनेति प्रकृतस्य तेनेति तृतीयया कर्तृवाचिन्या उत्तरमुचितम् तथाप्यन्ते क उ देव इखिप
पृज्जवात् सर्वसाधारण्येन क एषां प्रेरक इति प्रकृतं कृत्वा प्रथमयैवौत्तरं युज्यते।

अयमत्र भाष्याभिश्रायः । तरति शोकं ब्रह्मविदिलाक्षणितदान् कश्चित् विद्विद उपसद्य भूयोभ्यस्तैरुपदिष्टं तच्छुदाऽप्यतृप्तः, वक्तवीचः श्रोतुः श्रोत्रस्य च कार्त्स्न्येन तद्विपय-ज्ञानजनने असामर्थं पत्र्यन्, एवं चश्चष्रस्तत्साक्षात्कारोत्पादने मनसः सर्वथा तन्मननिष्पदिने च शक्तिवैक्ष्ट्यं निरूपयन्, जीवानां ज्ञानसाधनतयैव स्ष्टेष्वेषु करणेषु अवद्र्यं विज्ञेयेऽथे कुण्ठितशक्तिषु अपेक्षिते च परतत्त्वज्ञाने सर्वथा दुर्लमे शरीरधारणोपयुक्तः सर्वेन्द्रियाप्यायकतया तेषु श्रेष्ठ इति प्रसिद्धः मुख्यः प्राणोऽपि व्यर्थ इति मन्यमानोऽखन्तं विषण्णः, अन्ते वरिष्ठं किष्वदाचार्यमुपेख पत्रच्छ जगत्कारणवस्तुविज्ञानात् संसार्रानवृत्तं ददन्ति । तेन सृष्ट्वा नियम्यमानानि मनआदीनि ज्ञानकरणानि अखल्पविषयाणि न तद् गोचरियतुं शक्नुवन्ति । एवंविधेष्वेषु तत् कारणवस्तु कथमहं करतलामलकवद् विद्याम् । तथा वेदनाभावे कथमहं मुक्तः स्याम्—इति ।

तं प्रतिदृदन् आचार्य इदमाह — यथा कश्चित्तमिस वस्तुद्र्शनाय दीपमारोपयित अपेक्षितं देशं नयित, एवं सर्वथा तद्द्धीनो दीपः वस्त्वन्तराणीव तमिप पुरुषं प्रकाशयित । न तथा परेण देवेन नियम्यमानं श्रोत्रादि स्वस्वविषयानिव तं नियम्तारमिप प्रकाशियतुमीष्टे । एविमिन्द्रियाणां विषयित्यमो देवसङ्कल्याश्रीनः । स हि श्रोत्रं शब्दप्रहणाय ससर्ज । श्रोत्रं प्राहकं प्रकाशकं बेधकं शब्दस्य प्राह्यस्य प्रकाश्यस्य बोध्यस्य । न तु कदाचित् शब्दो प्राहकः श्रोत्रं प्राह्यमिति भवित । इत्थं यथा स्वविषयभूतशब्दापेक्षया माहकैकाकारं श्रोत्रं न तु जातु तस्य प्राह्यती याति तथा श्रोत्रापेक्षया स देवः श्रोत्रस्य श्रोत्रम् अस्मच्छ्रोत्रस्य प्राहकः । एवं प्राहकः सन् कथं प्राह्यो भवेत् । एवं मनआदिविषयेऽपि द्रष्टव्यम् । न च त्वया, ज्ञानसाधनानीमानि यदि ब्रह्मज्ञानं न जनयन्ति तर्हि कथमहं तत् सम्पाद्येयम् कथं मुक्तः स्यामिति मेतव्यम् । श्रोत्रादिमिरमाह्यं तद्दित ज्ञानस्थैव मुक्तिसाधनत्वात् । दुस्सम्पादस्य कारस्वीन ब्रह्मज्ञानस्यानपेक्षितत्वात् । धीरा अत्र न संशेरते । एवं ज्ञात्वैव तु मुक्ता भदन्ति । तस्मात् त्वया कथमिपि दिषण्णेन न भाव्यम् —इति ।

एतेन 'मनआदीनां स्वस्विषये यः प्रेरकः स कः ' इति प्रश्नस्य 'मनआदीनां प्रेरकं बात्वा मुक्ता भवन्ति ' इति कथमुक्तरं भिवतुमईतीति शङ्का निरस्ता । मुक्तिसाधनतया विहितं यत परिपूर्ण ब्रह्मानं तद् ब्रह्मणोऽतीन्द्रियत्वात् कथं सम्पादनीयमिति प्रश्नः । सर्वेन्द्रियागोचरं तस् कात्स्न्येन ज्ञातुमशक्यमित्येतज्ज्ञानमेव मुक्तिसाधनमित्युक्तरमिति प्रतिपादितत्वात । सर्वेमिदं ''यचक्षुरादीनां प्रकाशकं चक्षुराद्यनधीनप्रकाशं च '' इति भाष्यतात्वर्यपर्याकोचनया उभ्यत इति वेदितव्यम् । एतेनैव इदमपि निरस्तं यच्छङ्कचते — अतिवृद्वों मुखतिज्ञांनेऽप्रसिद्धः । तस्मात् भूमिदिद्यायां 'अतिवाद्यसीति ' 'एष तु वा अतिवदिति ' इति प्रयुक्तस्य अतिपूर्वस्य वदत्वेथ्या अिकान्तवद्वनमर्थ इत्यमाषि तथाऽत्र अतिवेद्यमोचनमर्थ इति प्रयुक्तस्य अतिपूर्वस्य वदत्वेथ्या अनिकान्तवद्वनमर्थ इत्यमाषि तथाऽत्र अतिवेद्यमोचनमर्थ इति युक्तम् । शिष्यो हि ब्रह्मणो यावद् ज्ञानं शक्यं ततोऽधिकाय स्पृह्यमाणो ब्रह्म अतिवेद्यमिच्छति । तत्र अतिज्ञानेच्छां विमुच्य अमृता भवन्तीत्युक्ते अतिज्ञातुमशक्यमिति ज्ञात्वेत्येव्यों वाच्यः । अन्यथा ज्ञानेच्छां विमुच्य अमृता भवन्तीत्युक्ते अतिज्ञातुमशक्यमिति ज्ञात्वेत्येव्यों वाच्यः । अन्यथा ज्ञानेच्छापरित्यागमात्रेण मुक्तयनुपपत्तः । तत्र अतिज्ञातुमशक्यत्वस्य 'श्रोत्रस्य ेत्र मिस्यादिनैव स्वव्यात् ज्ञानार्थातुमात्रमुक्तरत्रापेक्ष्यते । सम्मवति च तादशेच्छापरित्यागरूपत्वं ज्ञानस्य । भावन्तरसमभावः 'इति न्यायात् । तस्मात् सुष्टूकं 'अतिमुच्य ज्ञात्वा'इतीति ॥ र ॥

पूर्वार्धमात्रमवतारयति—तदेवेति । श्रोत्रस्य श्रोत्रमिलादिनोक्तं चक्षुराद्यमधीनप्रकाश-त्वमेवेलर्थः । न तत्र चक्षुर्गच्छति । "न सन्दरो तिष्ठति रूपमस्य न चक्षुषा पश्यिति कश्चनैतम्" । न वाक् । वक्तुराचार्यस्य वागेव न गच्छति चेत् श्रोतुः शिप्यस्य श्रोतं कथं गमिष्यति । नो मनः नैव मनः । चक्षुरादिषु अस्माकं किश्चित् स्नातन्त्र्यमस्तीव । निमील-

#### न तत चक्षुर्गच्छित न वाग्गच्छित नो मनः । न विद्यो न विजानीमो यथैतदनुशिष्यात ॥ ३॥

तदेव प्रपञ्चयति—न तत्रेति। तर्हि तत् कथमुपदेष्टव्यमित्यत्नाह—न विद्यो न विज्ञानीम इति। किं तदिति पृष्ट आचार्यः नान्तरिन्द्रियेण न बहिरिन्द्रियेण ज्ञेयं तदित्येव तदुपदिशेत्॥ ३॥

#### अन्यदेव तद् विदितादथो अविदितादि । इति शुश्रुम पूर्वेषां ये नस्तद् व्याचचक्षिरे ॥ ४ ॥

ननु सर्वात्मना तस्य ज्ञानाविषयत्वे तुच्छत्वं स्यात्, ब्रह्मजिज्ञासया गुरू०सद-

नोन्मीलनादिकरणात् । एतान्येव न गच्छिन्ति । किमुत मनः यदेवमामनित – 'मनसो वशे सर्विमिदं बभूव । नान्यस्य मनो वशमन्वियाय' इति । यद्वा नो मनः नापि मनः । "यतो वाचो निवर्तन्ते । अप्राप्य मनसा सह" इति प्रसिद्धाशिक्तित्वात् । एषामिन्द्रियाणामाप्यायनेन प्राणस्य ज्ञानसाधनत्वम् । न च तद्धीनस्वरूपप्रवृत्तिरयं तद्विषये चक्षुरादीनां असतीमवबोधनशिक्तिमुत्याद्यिनुमलम् । इति पूर्वोक्तमिह किश्चित्प्रपश्चितम् ।

उत्तरार्धमवतारयति – तहींति । नान्तरित्यादि । ज्ञानार्थकथातुद्वयोपादानादिन्द्रियमेदः । विज्ञानीम इत्युपसर्गेण वैशयावगमात् बिह्रिरिन्द्रियकरणता । उत्तमपुरुषपरित्यागेन सर्वसाधारण्य-मज्ञानस्य वक्तुं ज्ञेयमिति । एतत् यथा यादृशं तत् न विद्यो न विज्ञानीमः । इतीत्यध्याहार्यम् । एक्सुपदिश्लेदिति योजनीयमिति भावः ।

३. 'न तत्र चक्षुरादिकं गच्छति । तथा सित एतद् ब्रह्म यथा येन प्रकारेण अनुशिष्यात् यः किष्ठिदाचार्य उपिद्शेत् तं प्रकारं न विद्याः सामान्यतोऽपि न जानीमहे न विजानीमः नैव तु विशेषतो जानीमः ।' इत्यपि योजना सम्भवति । निर्विण्णाय उपसन्नाय शिष्याय तदुपदेशः सर्वथा न शक्य इत्यापाततोऽपि कथनमनुचितमिति, अनुपदं स्वं प्रति खाचार्येस्तदुपदेशः कृत इति वक्ष्यमाणतया तद्विकद्धं सर्वथा उपदेशाशक्यत्वकथनमिति च मन्यमानेन तु योजनान्तरमाश्रितम् ॥ ३ ॥

४. निवित । अयं भावः । चक्षुरिविषयत्वात् प्रस्यक्षं तावन्नास्ति । तत्प्रितिनियतस्य कस्य-चिल्लिक्षस्य प्रस्यक्षतोऽदृष्टस्वादनुमानमपि नास्ति । वाक्ष्रोत्राविषयत्वात् शव्यद्रप्रमाणसम्भवोऽपि निरस्तः । तथा च प्रमाणसामान्यविरहे तस्य शश्चृङ्गायमाणतेव । एवं सति 'अनुशिष्यात् ' इति तस्य य उपदेश उक्तः स कथं घटेत । न हि तुच्छं किमपि किश्चित् प्रेक्षावानुपदेष्टुं प्रवर्तेत् श्रोता वा श्रोतुमिति । तेषामिति । अस्य शचमित्युत्तरत्रान्यः । 'इति शुश्चम' इति मन्त्र-स्थस्य इतिशब्दस्य 'इतीमां वाचम् ' इसर्थ इति भावः । सर्वात्मनेति । विदितादिति भूतकारु-प्रस्थयेन विदिक्षियायाः परिसमाप्तियोतनात् इतः परं वेदितव्यं किश्चिदपि नावशिष्यत् इति प्रतीयते । तेन सर्वात्मनेत्येतहामः । अपीति । मन्त्र एतदश्वणेऽपि एकवाक्योपादानियायेन समुच्चप्रतीतिर्भवतीति भावः । सर्वात्मनेति । अविदितादिति निषेषः न करुष्कामिसादिर्थयम् नादिकञ्च न स्यादित्यत्राह—अन्यदेव तदिति । ये अस्माकं पूर्वे गुरवः ब्रह्म उपादिशन् तेषां, 'सर्वात्मना विदितादिष विरुक्षणम् । सर्वात्मना अविदितादिष विरुक्षणम् । एवंरूपं ब्रह्म' इतीदृशीं वाचं वयं श्रुतवन्त इत्यर्थः ॥ ४ ॥

यद्वाचाऽनम्युदितं येन वागम्युद्यते ।
तदेव ब्रह्म त्वं विद्धि नेदं यदिद्युपासते ॥ ५ ॥
यन्मनसा न मनुते येनाहुर्मनो मतम् ।
तदेव ब्रह्म त्वं विद्धि नेदं यदिद्युपासते ॥ ६ ॥
यचक्षुषा न पश्यति येन चक्ष्रंषि पश्यति ।
तदेव ब्रह्म त्वं विद्धि नेदं यदिद्युपासते ॥ ७ ॥

अल्यशोऽपि तद्भक्षणादि निषेधित तथाऽल्यशोऽपि वेदनं निषेधितीति भावः । अविदितादिधि तस्माद्धिकम्। तत्र नान्तर्भवति । अतिरिक्तं अन्यद्विलक्षणमिति पर्यवसितम् । अधिकन्तु भेदि निर्देशि-दिखत्र 'अधिकम् अर्थान्तरभूतं ब्रह्म ' इति श्रीमद्भाष्यम् । इदमत्राद्धेयम् । श्रोत्रादिभिर-प्रकार्यं ब्रह्मिति ज्ञात्वाऽमृता भदन्तीति प्रपूर्वमन्त्रे उक्तम् । तैरप्रकार्यस्य ब्रह्मणः कथं ज्ञानम् । म हि धर्मिणि सर्वथाऽज्ञाते तस्य श्रोत्राद्यप्रकार्यत्वरूपधर्मदत्तया ज्ञानं घटत इत्याशङ्कायां 'अस्ति ब्रह्म । तत्र मनसो नापि चक्षुरादेर्गोचरीभृत'मित्याचार्योपदेशात् तत्सम्पाद्यमिति पूर्वमन्त्रे उक्तम् । आचार्यस्यापि चक्षुराद्यगोचरत्वात् कथं तद्ज्ञानमिति शङ्कायां चक्षुरादिजनितविशद्ज्ञानविरहेऽपि उपदेशपरम्परया अविशद्ज्ञानं भवत्येवेत्यत्रोक्तमिति ॥ ४ ॥

प-९ एतदेवेति । अस्मादिन्द्रियागोचरत्वं उपदेशजन्यिकश्चिद्शानगोचरत्विमस्पर्यद्वयम्कम् । तद्वभयं प्रपञ्चवतिस्यश्चिः । तत्र एतत्वण्डशेषेण प्रथमस्य प्रपञ्चनम् । पञ्चानामपि मन्त्राणामर्थमाह् वागादिभिरिति । अप्रकाश्यभिति । अनभ्युदितिमिति भृतवाचिना कर्मप्रस्थेन वा, न मनुते न पश्यतीस्यादिवर्तमानार्थकर्तृप्रस्थेन वा न कश्चिद् दिशेषः । सर्वत्र तत्त्वद्यापारागोचरत्वं विवक्षितमिति भावः । इदमितीति । इदमः प्रस्यक्षगतमर्थः । न च कथ्चित् ब्रह्मेत्युपास्यममं प्रस्यहृष्टमस्ति । तस्मात् इतिशब्दमस्याहृस्य प्रकृतापेक्षितः सङ्गतश्चयमर्थो वाच्य इति भावः । तद् ब्रह्मेति । नेदमिस्यत्र इदंशब्दः यच्छव्दप्रतिनिर्देश इति भावः । नेस्यर्थ इति । इदं ब्रह्म न विद्वति ययप्यनुपञ्चेण योजना भवति तथाऽपि अयमेश्चर्यः पर्यवसाने वाच्य इति भावः । वागादिमिरिसादिपदस्वितं युगपन्मन्त्रपञ्चकव्याख्यानं विश्वतिकृवित्राह एवमिति । चश्चर्मन्त्रभात्रे वक्तव्यं वक्तुं प्रतीकं गृह्णति थदिति । अत्र 'पश्यन्तीस्यर्थः' इत्येवं दश्यमाने पाठे औचित्यं नास्ति । 'दश्यन्ते ' इति व्याख्यानान्तरे दश्यते । तवुक्तम् । पूर्वत्ररिति । येन प्रयोजककत्री हेतुना जनः चश्चर्षि स्वकीयानि पश्यति जानाति सङ्गरस्य काप्रहणाय प्रवर्तयाते इति कथिवद्व योजनसम्भवेऽपि पूर्वमन्त्रद्वये उत्तरमन्त्रद्वये च कर्मणि प्रयोगस्थैव दर्शनात् तदानुगुण्येन दश्यन्त इत्येव युक्तमिति । प्राणमन्त्रमाते च वक्तव्यं किश्चिद्वह यरप्रेति । 'प्रणीतिमस्यर्थः विवक्तव्यावित्रस्यन्त विवक्तव्यावित्रस्यन्ति विवक्तव्यावित्रस्यन्ति विवक्तव्यावित्रस्यन्ति विवक्तव्यावित्रस्यन्ति प्राणीतिमस्यर्थः विवक्तव्यावित्रस्यन्ति विवक्तव्यावित्रस्यन्ति विवक्तव्यावित्रस्यन्ति विवक्तव्यावित्रस्यन्ति विवक्तव्यावित्रस्यन्ति विवक्तव्यावित्रस्यन्ति स्राणीति । प्राणमन्त्रस्यावित्रस्यन्ति स्तिवित्रस्यावित्रस्यावित्रस्यावित्रस्यवित्रस्यावित्रस्यावित्रस्यावित्रस्यावित्रस्यावित्रस्यवित्रस्यावित्रस्यावित्रस्यावित्रस्यावित्रस्यावित्रस्यावित्रस्यावित्रस्यावित्रस्यावित्रस्यावित्रस्यावित्रस्यावित्रस्यावित्रस्यावित्रस्यावित्रस्यावित्रस्यावित्रस्यावित्रस्यावित्रस्यावित्रस्यवित्रस्यावित्रस्यावित्रस्यावित्रस्यावित्रस्यावित्रस्यावित्रस्यावित्रस्यावित्रस्यावित्रस्यावित्रस्यावित्रस्यावित्रस्यावित्रस्यावित्रस्यावित्रस्यावित्रस्यावित्रस्यावित्रस्यावित्रस्यावित्रस्यावि

यच्छ्रोत्रेण न शृणोति येन श्रोतिमदं श्रुतम् । तदेव ब्रह्म त्वं विद्धि नेदं यदिद्मुपासते ॥ ८ ॥ यत्त्राणेन न प्राणिति येन प्राणः प्रणीयते । तदेव ब्रह्म त्वं विद्धि नेदं यदिद्मुपासते ॥ ९ ॥

एतदेव प्रपञ्चयति—यद्वाचाऽनभ्युदितमिति । वागादिभिर्यदेपकाऱ्यं स्वयं वागादीन्द्रियपकाशकं च यत् तदेव ब्रह्म जानीहि । यद्वस्तु इदमिति इदङ्कारगोचर-तया हस्तामलकवत्सुविदिततया उपासते जनाः तद् ब्रह्म नेत्यर्थः । एवमुत्तरतापि ।

्य यञ्चक्षुषेति । पश्यति पश्यन्तीत्यर्थः (?) । पूर्वोत्तरानुगुण्यात् । यत्प्राणेनेति । प्रणीयते प्रणीतमित्यर्थः (?) ॥ ५-९ ॥

इति प्रथमः खण्डः।

द्द्यते । अत्र प्राणिविशेषणत्वाङ्किषमनुपपन्निस्सान्दिग्धम् । एवम् करणे पूर्वानुगुण्यं हेतुतया विविश्वतिस्यप्यसन्दिग्धम् । सतं श्रुतिमिति निष्ठान्ततया श्रवणात् अत्रापि तथात्वं पूर्वानुगुणमिति । एवं चेत् चक्षुर्मन्त्रभाष्ये 'हष्ठानीस्थर्यः' इति पाठेन भाव्यम् । न च येन वागम्युयत इति आस्यातस्यैव श्रवणात् निष्ठानियमो नास्तीति बाच्यम् । बाङ्मन्त्रवर्जमेव तिश्वयमात् । पंष्ठसु हि मन्त्रेषु प्रथमपादे प्रथमसन्त्रमात्रे अनम्युदितिसिति कर्मणि निष्ठा । अन्यत्र सर्वत्र मनुते पर्यति श्रणोति प्राणिति इति कर्त्रास्थातम् । एवं द्वितीयपादेऽपि प्रथममन्त्रे अभ्युयत इति आस्यातम् । अन्यत्र सर्वत्र निष्ठिति नियम उचित इति । यद्वा पूर्वानुगुण्यं न निष्ठाविषयम् । अपितु प्रथमपादे यो धातुः प्रयुक्तः स एव द्वितीयपाद इति धातुविषयम् । अयं नियमः पूर्वेषु चतुर्ष्विप मन्तेषु दस्यते । अत्र पुनः प्रथमपादे प्राणितीति अन्यातुः । द्वितीयपादे तु प्रणीयत इति धात्वन्तरं प्रयुक्तमिति तस्य नियमस्य भङ्गः । एतत्समाधित्सया किश्चिदत्र भाष्यकृतः विद्यितिमिति भाति । 'प्राणित इस्ययः' दिति पाठेन भाव्यम् । प्राणिति । अत्र णिचि प्राणयति । तत्र आकारस्य हस्यः क्षार्यते । अत्र दर्राणयामितिवत् स्थाने इयुक्तरणे प्राणियते इति भवति । तत्र आकारस्य हस्यः इकारस्य दीर्धस्य । सर्वाममं ब्यत्ययं वृत्तानुरोधेन कृत्वा प्राण्यत इति प्रयुक्तम् प्राणेयते इति प्राणः प्रथक्तः दिति प्राणः प्रथक्तः । न त्वत्र 'पेन प्राणः प्रथमः प्रैति युक्तः' इति पूर्वोक्तानुगुणार्थत्वेऽपि 'णीन् प्राप्णे' इत्येष धातुः कर्मणि प्रयुक्त इति भावः ।

इदमत्राभिनेतम् । शब्दखरूपमात्रपरामशे यद्यप्येदमानियम इव सोऽपि च समाधेय इव भाति तथाप्यस्येद काश्विदत्र वेदपुरुषस्याभित्रायः । अनभ्युदितमिति पूर्वकालेऽभिवदनाभाव उक्तः । वर्तमानेऽपि स विवक्षित एव । मनुत हत्यादिना वर्तमाने मननाद्यभाव उच्यते । पूर्वकालेऽपि स विवक्षितः । न च एकैकत्र युगपत्कालद्वयवोधनं शक्यम् । तेन एकत्र भूतकालस्योक्तिः अपरत्र वर्तमानस्य । उभयसुभयत्रोक्तं वेदितव्यम् । एवमनम्युदितमिति कर्म-प्राधान्यं तस्य स्वरूपतोऽभिवदनानईत्वख्यायनाय । न मनुत इति कर्तृप्राधान्यं अस्माकं

तन्मननशक्तिराहित्यस्यापनाय । इत्थमेव द्वितीयपादेष्यपि अभ्युद्यते पर्यति प्रणीयते इत्तर्मन मतं श्रुतमित्यत्र च काळद्वयमनुसन्धेयम् । अत्र सर्वत्र कर्मप्राधात्यं सर्वथा तद्वश्ववितंत्वस्यापनाय । विद्यतिति कर्तृप्रत्ययः प्रतीयमानं जीवस्येन्द्रियनियन्तृत्वमपि तद्धीनिर्मित स्थापनाय । प्रथमपादस्थेषु निषेधेषु कापि न बहुवचनं, इयति ब्रह्माण्डे थस्य कस्यापि पुरुषस्य या काचिदेकापीन्द्रियव्यक्तिनं तत्प्रकाशनसमर्थेलाभप्रायेण । द्वितीयपादस्थेषु विधिषु चक्ष्रंपीति बहुवचनं सर्वत्र अन्वयाई कार्त्स्यनं सर्वप्रसम्बन्धिनं सर्वेषामिन्द्रयाणां तद्धीनत्वपरम् । एवमेव आहुरिति मनोमन्त्रमात्रे श्रुतमि सर्वत्र सम्बन्धाई अत्रोच्यमानेऽर्थे सर्वेषामाचार्याणं सम्प्रतिपत्तिस्चकमिति । 'दागादिभिर्यद्प्रकाश्यं स्वयं वागादिनिद्रयप्रकाशकं च यत् तदेव ब्रह्म जानीहि ' इति परिभितगम्मीराणि शाष्यपदानि सर्वमिदमिन्द्रयप्रकाशकं च यत् तदेव ब्रह्म

श्रोत्रस्य श्रोत्रमिलत्र श्रोत्राद्यप्रकार्यतं श्रोत्रादिप्रकाराकतं चामिसंहितम् । कत्र अप्रकार्यत्वमात्रं 'न तत्र चश्चारिति कण्ठोक्तचा स्कृटीकृतमिति तत्र किञ्चित्पपञ्चनम् । अत्र इ तदुभयस्यापि कण्ठोक्तचा स्कृटीकरणात्' 'न चश्चप्रिक्टिति । न वाग्गाच्छिति' इतिवत् चश्चरादीनं कर्तृत्वमकृत्हा 'मनसा न मनुते । चश्चप्रा न पश्यित ' इति जीवं कर्तारं कृत्वा, यतमानोऽप्ययं न शक्नोति श्रहीतुमिति ज्ञापनात् सम्यक् प्रपञ्चनम् ।

तदेव ब्रह्मेति पर्यप्ति 'त्वं विद्धी'लभिष्ठायिवशेषगर्भम् । ब्रह्मणोऽतिवेदनेच्छया थोऽति मात्रं विषणोऽसि स त्वं तमशक्याभिनिवेशं मुखेति । तदेवेत्येवकारस्य विवरणं नेदिमिलादि । 'अयमाचार्यो न तद्यथावद् वेति । अन्ये केचन तदिभिज्ञाः सन्ति । ते तदुपदेश्यन्ती'ति त्वया न मन्तव्यमिनि भावः । ननु सन्ति केचित् ये विदितं ब्रह्मेति ददन्ति । न ते वश्चकाः । स्वयं तदुपासनात् । प्रतारका हि वाचा केदलं वदेयुः । न तु कर्मणा कुर्युः । ते तद्वश्यन्तीति च न मन्तव्यम् । तेषामासत्वेऽपि वस्तुस्त्रमावेन तद्ज्ञानासम्भवनिश्चयात् । विदितत्वाभिमानस्य भ्रान्तिमात्रमृलत्वादिति उपासिप्रयोगाभिप्रायः । उत्तरार्थस्य पश्चकृत्वः पाठः 'श्रद्धत्स्व सोम्य' इत्यभिव्यञ्जनार्थः ।

अत्र मनआदीनां पञ्चानां मन्त्रभेदेन कमभेद एवं दश्यते —

|    | मनः       | प्राणः | वाक्  | चक्षुः   | थोत्रम् | ٩    | मन्त्र |
|----|-----------|--------|-------|----------|---------|------|--------|
| ٦. | श्रोत्रम् | मनः .  | वाक्  | ्रप्राणः | चक्षुः  | ₹.   | 22_    |
| ₹. | चक्षुः    | वाक्   | मन:   |          |         | ₹.   | 92     |
|    | वाक       | मनः    | चक्ष: | श्रोत्रम | प्रापा: | 4-8. |        |

किमनि नियामकमस्ति उत नेति युक्तमन्वेषणम् । विचारपरः शिष्यः तत्र करणत्या प्राधान्यं कृत्वा मनसः प्रथमनिर्देशमकरीत् । उपसन्नेन शिष्यं गुरूपदिष्ठस्यार्थस्य श्रोते विचारपरः कृत्वा मनसः प्रथमनिर्देशमकरीत् । उपसन्नेन शिष्यं गुरूपदिष्ठस्यार्थस्य श्रोते विचारपरः गुरूपदिष्ठस्यार्थस्य श्रोते विचारपरः ग्राह्मत्वातः गुरूपदेशस्योपस्थितत्वाः वाक्प्रधानीकरणिमिति शक्यं वक्तमः । प्रधानप्रतिपद्यार्थनिव्ययं प्रत्यक्त्रात्वात् वक्तमः । प्रधानप्रतिपद्यार्थनिव्ययं प्रत्यक्त्रात्वात्वात्रम् पर्वात्रीष्ठस्यक्तिक्त्रम् विचारपर्वात्वात्वात्रम् । अति एव मन्त्रे त्वं विद्विति प्रयुक्तस्यापि युष्पदीऽत्र अमहणिमिति वेदितत्व्यम् ।

(2)

# हरि: ओम् । यदि मन्यसे सुवेदेति दभ्रमेवापि नृतं त्वं वेत्थ ब्रह्मणो रूपं यदस्य त्वं यदस्य देवेषु । अथ नु मीमांस्यमेव ते मन्ये विदितम् ॥ १॥

शिष्यं प्रत्याह—यदि मन्यस इति । अहं ब्रह्मस्वरूपं सुष्ठु वेद इति यदि मन्यसे न तत्त्रथां । अस्य ब्रह्मणः इह लोके यदि ए रूपं त्वं वेत्थ तन्नृनं दश्रमेव अल्पमेव । देवेषु यदूपं त्वं वेत्थ तदिप । त्वया ज्ञातं सर्वं ब्रह्मणो रूपमल्पमेव । न.सर्वं ब्रह्मरूपं त्वया ज्ञातम् । अतः परमेव ते विचार्यम् । नातः पूर्वं सम्यग्वि-चारितमित्यर्थः । एतद्वाक्यं श्रुत्वा सम्यग्विचार्य शिष्य आह—मन्ये विदितमिति । अहं विदितमेव मन्ये ॥ १॥

१. एवमिन्द्रियागोचरत्वं प्रपश्चितम् । अथेदानीं उपदेशाधीनिकाश्चिद्ज्ञानगोचरत्वं तादशज्ञान-खरूपनिरूपणेन प्रपञ्चयतीत्यभिप्रत्य खण्डान्तरमवतारयति—शिष्यमिति । गुरुरेव भाषते । खण्डमेदात् अन्यः कश्चिदिति मितर्न कार्येति भावः । ब्रह्मेति । ब्रह्मणो रूपमित्युपरिस्थितमत्राप्या-कृष्यंते । सुवेदेलस्य कर्माकांक्षित्वात् । दभ्रमेवेलादिना वक्ष्यमाणस्य ज्ञाताल्यात्यस्य यत्र हेतु-त्वेनान्वयो बाच्यः तत्पूरयति - न तत्तथेति । त्वम्पदृद्वयं यत्पदृद्वयं अस्यपदृद्वयं चास्ति । तदत्र स्फुटप्रतिपत्त्यै वाक्यद्वयकल्पनमुचितम् । तत्र देवेष्विति द्वितीयवाक्यमात्रान्विय । तत्स्थाने 'इह लोके' इति प्रथमवाक्येऽध्याहार्थम् । पदान्तराण्यावर्तनीयानीत्यिभिप्रेल प्रथमवाक्य-मन्वयक्रमेण द्र्शयति - अस्येति । द्रभ्रमिति । ब्राह्मणे द्हमिति पाठः । 'इमामगृभ्णन्' इलादाविव हकारस्थान एव भकारसत्त्वात् अर्थमेदो नास्ति । दहं दहरमिल्यन्यत्र पठ्यते । तदपीति । 'नूनं दभ्रमेव ' इत्यनुषज्य द्वितीयवाक्यमिह समाप्यते । वाक्यंद्रयफलितमाह— लयोति । ततोऽपि पर्यवसितमाह—नेति । नु इति निर्थम् । एवकारो भिन्नक्रमः । एतदर्थ-विवरणं नात इति । विदितमेवेति । 'मन्ये ' इति सावष्टम्मोक्तिलञ्धमवधारणम् । आदौ मन्यस इति मन्यतिःः शिष्यकर्तृकः प्रयुक्त इत्यत्रापि तत्कर्तृकत्वमुचितम् । उत्तमश्रवणाच शिष्यस्येयमुक्तिरिति भावः । अनन्तरमन्त्रेऽप्येवं द्रष्टव्यम् । "यदि भन्यसे सुवेदेति त्वं तूनं दभ्रमेव ब्रह्मणो रूपं वेत्थं ' इति वाक्यसमाप्तिः । विशेषं कश्चन वक्तुं उक्तमेवानूचते यदस्य त्वमिस्यनेन वाक्येन । " अस्य ब्रह्मणो यदूपं त्वं मन्यसं सुवेदेति तन्तूनं दभ्रमेव वेत्थे''ति अपेक्षि-तपदानुषङ्गेण पूरणीयम् । वाक्यान्तरं यदस्य देवे। विवित । अस्य यद्गपं देवेषु किथन्मन्यते सुवेदेति सोऽपि तन्तूनं दभ्रमेव वेदेति अनुषङ्गेण यथोचितविपरिणामेन च योज्यम् । देवा अपि , यद्येत्दर्यभैव विदुः किसु वक्तव्यं त्वमत्यमेव वेत्थेति । इति, विशेष उक्तो भवति । इत्येवमिष न्याख्यानं कामं युक्तम् । अथापि 'यदि मन्यसे' इस्रत आरम्य 'देवेषु इत्येदवधि अविन्छेदेन एकंघा ब्राह्मणे पाठदर्शनात् भाष्ययोजनैव ज्यायसीति भाति ॥ १ ॥

## नाहं मन्ये सुवेदेति नो न वेदेति वेद च । यो नस्तद्वेद तद्वेद नो न वेदेति वेद च ॥ २ ॥

कथमित्यत्राह—नाहं मन्य इति । अहं सम्यग्वेदेत्यपि न मन्ये । न वेदेत्यपि न । अपितु वेदैव । ततश्च काल्न्येनाज्ञातत्वञ्चास्ति । किञ्चिद्ज्ञातत्व-मप्यस्तीत्यर्थः । यो नस्तद्वेदेति । नः अस्माकं ब्रह्मचारिणां मध्ये तत् 'नो म वेदेति वेद च' इति निर्दिष्टं तदर्थतत्त्वं यो वेद सः तद् ब्रह्म वेदेत्यर्थः । २॥

## यस्यामतं तस्य मतं मतं यस्य न वेद सः । अविज्ञातं विज्ञानतां विज्ञातमविज्ञानताम् ॥ ३ ॥

२. कथिमिति । केन प्रकारेण विदित्तमिल्यर्थः । आहेति । शिष्यः । पूर्वाधें वाक्यत्रयम् । तत्र प्रथमपाद एकं वाक्यम् । 'नोनवेदेति ' इति द्वितीयम् । तदाह नेति । मन्य इति-शेषः । 'वेद च ' इति तृतीयम् । तदाह अपिक्षिति । इदं पूर्वत्र अपिकारश्च अर्थळ्यम् । चकार एवार्थः । फिलतमाह ततश्चेति । अन्यदेव तिद्विदितादिलादिना यदुपिदिष्टं तत्सुगृहीतिमिति भावः । अस्माति गाविति । सब्रह्मेलन्यत्र पाठः । न परं अहं अपि तु मम सखायोऽपि भगवतो ऽतुप्रहादिदं विदन्तीति शिष्यस्य विविक्षितम् । मध्ये तिदिति । यदिति युक्तं पिठतुम् । उत्तरत्र "निर्दिष्टमर्थतत्त्वम् " इति वा । "अस्माकं मध्ये यः तद् ब्रह्म वेद, स तत् ब्रह्म 'नो न वेद न वेदेति न " इति अनेन प्रकारेण वेद । ततः वेदैव " इत्यप्यत्र योजनं सुवचम् ॥ २ ॥

३. यस्येति । नतु कस्येदं वाक्यम् — गुरोः शिष्यस्य वा । नानयोरेकतरस्यापि । कस्य तर्हि । साक्षाद् वेदपुरुषस्य । कथम् । अन्यलिङ्गाभावे तस्य स्वतः प्राप्तेः । भाष्यकारस्य तु इदं स्पष्टमक्दतः अयमभिप्रायो भिवतुमहित । सर्वमिदं 'उपनिषदं भो बृहि ' इति चतुर्थखण्डे शिष्यवाक्याविष् आचार्थस्येव वाक्यमिति युक्तम् । न च ः मन्ये विदितं, नाहं मन्ये ' इत्याभ्यामाचार्यवाक्यः प्रकरणिक्छेदः । अत्रोभयत्र मन्यतेः शिष्यकर्तृकत्विनिर्वन्धित्रहात् । "यदि त्वं सुवेदेति मन्यसे त्वया विदितं तद् ब्रह्मरूपं वस्तुष्टरयाऽत्यादिष्ये । अतः ते विदितं वेदनं विदितत्वचनं क्ष मीमांस्यमेव विचार्यमेव अविश्वसनीयमेव मन्ये । अहं आचार्यपदे वर्तमानोऽपि सुवेदेति न मन्ये । आचार्याणामस्माकं मध्ये यस्तद् वेद सोऽन्योऽपि 'न वेदेति न ' इत्येव तद्देद नतु 'सुवेद' इति" इत्याचार्यवाक्यतयेव सुसङ्गतत्वात् । इति । वस्तुतस्तु ब्रह्मणे अत्र पाठः 'मन्येऽविदितम्' इति । तेन "विचार्यमेव तव यस्मात्त्व अविदितं ब्रह्म अहं मन्ये" इत्याचार्यवाक्यतयेव योजना न्याय्या । "अथ ते अविदितं तत् मीमांस्यमेव मन्ये " इत्युक्तसम् एव वा एकंत्राक्यता । भवन्तः कथं मन्यन्त इति शिष्यस्य प्रक्तं सम्भाव्य आह नाहं मन्य इत्युक्तरमन्तः सङ्गतिरितिशोभना ।

्यस्यामतिमिति । यः परिच्छिन्नत्वेन ब्रह्म न मनुते स ब्रह्म मनुते । यस्तु परिच्छिन्नत्वेन ब्रह्म मनुते स तु न जानातीत्यर्थः । अविज्ञातिमिति । ब्रह्म एताविदिति परिच्छेदज्ञानवता ब्रह्म अविज्ञातं भवति । परिच्छिन्नत्वज्ञानशुन्यानां ब्रह्म विज्ञातं भवतीत्यर्थः । उक्तञ्च भगवता भाष्यकृता—

यतो वाचो निवर्तन्ते अप्राप्य मनसा सहेति ब्रह्मणोऽनन्तस्यापरिमित-गुणस्य वाङ्मनसयोरेतावदिति परिच्छेदायोग्यत्वश्रवणेन ब्रह्मैतावदिति परिच्छेदज्ञानवता ब्रह्माविज्ञातममतिमत्युक्तम् । अपरिच्छिन्नत्वाद् ब्रह्मणः । अन्यथा'यस्यामतं तस्य मतम्' 'विज्ञातमविजानताम्' इति तत्रैव मतत्विवज्ञातत्ववचनं विरुध्येत ।

इति । ततश्चाविज्ञातत्वादिवचनं कात्स्न्येन ज्ञानाविषयत्वपरम् । न तु सर्वात्मना ज्ञानागोचरत्वपरमिति द्रष्टव्यम् । तथा हि सति 'ब्रह्मविदामोति परम्' 'तमेव विदित्वाऽति मृत्युमेति' इत्यादिशास्त्राणामसङ्गतार्थत्वप्रसङ्गात् वेदान्तानां नैरर्थक्य-प्रसङ्गाच ॥ ३॥

. इसी शुश्रुमेति प्राक्पस्तुतश्रवणात्मकज्ञानं सुवेदेत्येवंकपं न भवति । न वेदेति नेत्येवं-र कपं तु भवति । इति पूर्वमन्त्रेणोक्तम् । अथ मनननिदिध्यासनात्मके अपि ज्ञाने तादृशे इत्यृस्मिन् सन्त्रे उक्तमिति ज्ञेयम् ॥ ३ ॥

यस्येति कर्तरि षष्ठी । यत्कर्तृकमननाविषयः तत्कर्तृकमननविषयः इति बाधितम् । तेन अमतिमिस्त्र धात्वर्धे परिन्छित्रत्वप्रकारकत्वं विशेषणं देयम् । तदाह य इत्यादि । मतं यस्येत्येतद् व्याच्छे यस्त्विति । पूर्ववद् विरोधपरिहारायाह परीति । यद्यपि अहं ब्रह्म सुवेद । परिपूर्णं ब्रह्म अहं मन्वे इत्येव अज्ञो मन्तते न तु परिन्छित्रं ब्रह्मीति तथापि मया वेदितुं मन्तुं शक्यमिति या तस्य मितः सैव परिन्छित्रत्वमिति भावः । एवमुत्तरत्र । अस्या उपनिषदो यः प्रधानप्रतिपाद्योऽर्थः कात्त्न्येनं वेदितुमशक्यं ब्रह्मोत्येवरूप एतन्मन्त्रद्वये स्पष्टतरमुक्तः तस्य शारीरके उद्धारं दर्शयति उक्तं चेति । अमतमित्युक्तमिति । 'न वेद सः' इति सामान्यवाच्यपि विद्यातुः प्रकरणान्मनने वर्तते । कर्तृष्ठकारे सस्यिप पूर्वोत्तरानुगुण्यात् 'तस्याविद्दितं तस्यामतम्' इत्सेव स्थितं वेदितव्यामस्यिमप्रयः । भाष्यमन्यस्य प्रकृते उपयोगमाह तत्त्वेति । अविज्ञातक्ति । विदन्तिमावदनन्त्वयोऽसङ्गतिः । वेदनाभावे तत्साच्यपरमपुरुषार्थालामान्तर्थिक्यम् ।

# प्रतिबोधविदितं मतममृतत्वं हि विन्दते । आत्मना विन्दते वीर्यं विद्या विन्दतेऽमृतम् ॥ ४ ॥

प्रतिबोधेति । प्रतिनियतो बोधः प्रतिबोधः । सत्यत्वज्ञानत्वानन्तत्यादिरूपा-साधारणधर्मविशिष्टतया ज्ञातम् अमृतं ब्रह्मस्वरूपं तत्कतुन्यायेन स्वोपासकस्यापि अमृतत्वं विन्दते रूम्भयतीत्यर्थः । अन्तर्भावितण्यर्थोऽयं विदिधातुः । रूम्भन-प्रकारमेवाह—आत्मना विन्दते वीर्यमिति । 'स नो देवः शुभया स्मृत्या संयुनक्तुं इत्युक्तरीत्या विद्यानिष्पत्त्यनुकूळं वीर्यं प्रसन्नेन परमात्मना रूमते । प्रसन्नपरमात्माहित-वीर्यार्जितया विद्ययाऽमृतत्वमञ्जुत इत्यर्थः ॥ ४ ॥

४. एवं, अतिमुच्येति प्रस्तुतं इतिशुश्रुमेति पराम्ष्ष्यं च अपिरच्छेयस्य ब्रह्मणो ज्ञानं प्रपश्चितम्। एवंविधं ज्ञानं किं फलायालमिति शिष्यस्य शङ्कां शमयता यत्प्रागुक्तं 'अतिमुच्य धीराः इति तिद्दानीं विवियत इत्यमिप्रेत्य व्याच्छे—प्रतिनियत इति । प्रतिनियतत्वं गुणविशेषवत्त्वान्याहित्वम् । तेन बोधंन विदितं विषयीकृतम् । तदाह सल्यत्वेति । वाङ्मनसायपरिच्छेयतया अनन्तत्वरूप एको गुण उक्तः । तेन सत्यत्वज्ञानत्वानन्दत्वामलत्वान्यप्युपलक्षणीयानि । आनन्दायधिकरणन्यायात् । मन्ते विदित्तिति श्रवणमुक्तम् । मतिमिति मननम् । उभयसङ्ग्रहो भाष्ये ज्ञातमिति । तत्कतुन्यायावकाशदानाय स्वयं विश्वानिष्ठं अमृतमिति । स्वेति । पष्टचा अमृतत्वेऽन्वयः । लम्भयतीति । हिकारार्थोऽवधारणमप्यत्र द्रष्टव्यम् । विद्तिति । विद्तुत् लाभ इत्यस्य इका निर्देशः । यदापि, "प्रतिबोधविदितं उक्तरित्या अपरिच्छेयतया श्रुतमेव मतं यथा-कन्मतमिप भवति । इदमुपलक्षणम् । विज्ञातमिप भवतीति । कारस्त्येन श्रवणायभावेऽपि उपायवैकत्यं नास्तीत्यर्थः । कृतः । यतः तावतैव अमृतत्वं विन्दते पुरुषः ।" इति योजनेत् विन्दत्त इति यथाश्रुतमेवोपपयते । तथापि वाक्यमेदाध्याहारादिप्रसङ्गात् द्रमयमेव प्रकार इति भावः ।

इत्युक्तिति । ग्रुभयेति विद्यानिष्यत्यनुकूळ्त्वमुक्तम् । स्मृतिः तत्त्विहितपुरुषार्थविषया। 'अनया घृत्युत्साहादि उपळक्ष्यते । अयं तेतिरीयपाठः । बुध्यति तु श्वेताश्वतरे । तत्सर्विमेह वीर्यमित्युक्तम् । संयुनक्तिवति छोटाऽभिहिता प्रार्थना प्रार्थयित्रा ऽभिकाक्षितं प्रणामार्चनादिभिराराधितस्य भगवतः प्रसादं व्यक्षयिति । तदाह प्रसन्नेनेति । प्रसन्नेति । प्रसादोपायो वक्ष्यते । आहितमुत्पादितम् । विद्यया उपासनात्मिकया । ऐन्द्रियिकविश्वद्यानिवरहेऽपि उपदेशळ्यं परोक्ष्यानमात्राश्रयेण शरणागतिवशीकृतभगवत्प्रसादेन अपेक्षितं सर्वं छञ्चा उपासनायां क्रियमणायां तन्निष्पत्तौ वा अमृतत्वप्राप्तौ वा न मनागिप सन्देह इत्युक्तं भवति । अस्तिवार्या

# इह चेदवेदीदथ सत्यमस्ति न चेदिहावेदीन्महती विनष्टिः। भृतेषु भृतेषु विचित्य धीराः प्रेत्यासाह्योकादमृता भवन्ति॥ ५॥

ताद्दशब्रह्मज्ञाने त्वरामुत्पादयित- इह चेदवेदीदिति । इहैव जन्मिन ब्रह्म ज्ञातवांश्चेत् अथ समनन्तरमेव अस्ति सन् भवित सत्यः ( त्यम् ) । ज्ञानाभावे आत्मनोऽसत्ता भविति । 'असन्नेव स भविति । असद् ब्रह्मेति वेद चेत् । अस्ति ब्रह्मेति चेद् वेद सन्तमेनं ततो विदुः' इति श्रुत्यनुरोधादिति द्रष्टव्यम् । भृतेषु भृतेषु सर्वभृतस्थं परमात्मानं प्रज्ञाशिलेनः स्वेतरसमस्तविरुक्षणत्वेन निर्धार्य अस्माङ्कोकादिन्दरादिमार्गेण परमात्मानं प्राप्य मुक्ता भवन्तीत्यर्थः ॥ ५ ॥

इति द्वितीयः खण्डः

कृत्स्रज्ञानं चेद् दुर्लभं किमल्पज्ञानेनेत्येवमौदासीन्ये असत्प्रायता भवेदिखनेन प्रकारेण ब्रह्मज्ञाने त्वरा पूर्वार्धेनोत्पादिता। ब्रह्मस्वरूपादेरप्रसक्ष्मत्वेऽपि प्रसक्षाद्यवगतसमस्तवस्तु-विरुक्षणतया तद्ज्ञानं भवत्येवेति तादशज्ञानेनैव मुक्तिरवस्यम्भीविनीति चानेन प्रकारेणोत्तरार्धेन।

पं. त्वरां विलम्बाक्षमत्वम् । आसक्तयतिशयरूपां श्रद्धां वा । प्रकरणाङ्घ्यं कर्मकारकमाह् ब्रह्मित । सल्य इल्पनिन्वतोऽपपाठः । असत्तिति । अस्तिप्रतियोगितया निर्देशात् विनष्टिरिल्पसत्तोच्यत इति भावः । विचित्येलस्यापेक्षितं कर्म भृतेष्विल्यतः परं स्थितमिति प्रयित्वा क्रव्यव्यमिलमित्रेलाह् सर्वेति । वीप्तार्थोऽयम् । प्रतिभृतं जीवस्यापि विद्यमानत्वादाह् परमेति । प्राकराणिकस्य ब्रह्मणः भृतान्तर्वितित्वय्रतीतिवल्येन आत्मत्वेनोपस्थितः । प्रज्ञेति । विचित्य धीरा इति श्रीतक्रमे सल्यपि विवेक एव वैर्यस्योपयोगादार्थं क्रममाश्रिलं प्रथमं धीरपदार्थं उक्तः । व्युपस्प्रधातः चिती प्रज्ञाने इल्पसाद्धतोल्यपि विचित्येति रूपमिल्यमिप्रायेण तदर्थमाह स्वेति । विवित्येति ब्राह्मणपाठः । शाखान्तराधिकरणन्यायेनापेक्षितं सर्वमन्यतो प्राह्ममिल्याश्येमाह सर्वेति । ब्रह्मणा ऐक्यं न मुक्तानामिति ज्ञापयन्नाह परमेति ।

(3)

हरिः ओम् । ब्रह्म ह देवेभ्यो विजिग्ये । तस्य ह ब्रह्मणो विजये देवा अमहीयन्त । त ऐक्षन्तासाकमेवायं विजयः । असाकमेवायं महिमेति ॥ १ ॥

आत्मना विन्दते वीर्यमित्युक्तार्थे आस्यायिकामाह—ब्रह्म ह देवेभ्यो विजिम्ये । परमात्मा देवानामनुत्रहार्थमसुरादीन् श्रृत्न् विजितवान् । तस्य हेति । ब्रह्मकर्तृकविजये सित देवाः पूजिता अभवन् । त ऐक्षन्तेति । देवाः अयमसुर-विजयो ऽस्मत्कर्तृक एव तदनुकूलसामर्थ्यादिकमप्यस्मदीयमेवेत्यमन्यन्त ॥ १॥ •

तद्वैषां विजज्ञौ । तेभ्यो ह प्रादुर्वभूव । तन्न व्यजानन्त किमिदं यक्षमिति ॥ २ ॥

तद्धैषामिति । तादृशं तेषामिभमानं परमात्मा ज्ञातवानित्यर्थः । तेभ्यो हेति । तेषां देवानामनुत्रहार्थं तद् ब्रह्म यक्षरूपं पादुर्भृतम् । तन्नेति । एतद्यक्षस्वरूपं किमिति ते देवा न व्यजानन्त न ज्ञातवन्त इत्यर्थः ॥ २ ॥

तेऽग्निमञ्जवन् जातवेद एतद्विजानीहि किमेतद्यक्षमिति । तथेति ॥ ३ ॥

तद्भ्यद्रवत्। तमभ्यवद्त् कोऽसीति। अग्निर्वा अहमसीत्य-व्रवीज्जातवेदा वा अहमसीति ॥ ४ ॥

ई-४. त इति । भीत्युत्कम्पावसन्नसर्वगात्रा देषाः । जातवेद इति । जातं जातं वेद हि भवानिति स्तुतिः । विजानीहीति । अयमुपकारस्त्वयाऽस्माकं कर्तव्य इति परस्मिपदार्थः । यक्षम्

१. आहेति । आचार्यः । विजिग्य इति । आचारमात्रत्वेन तैः कृतं किमिप दानं होमं ब्रापिप्णं स्वाराधनं मत्वा तान् निमित्तमात्रं कृत्वा इयिमयतीति वक्तुमशक्यां महतीं शत्रुसेनं व्यजयत । तत्तु न कश्चिद् देवेष्ववुध्यत । तेन देवाः एव पूजिता । यथायथा पूजा अकियत तथातथा तेषामात्मिन बहुमानोऽवर्धत । पूजनाङ्गीकारो विकत्थनं च सर्वसमक्षमिति लिटो लिटो लिटो विकत्थनं । ऐक्षन्तेत्थस्य विवरणं भाष्येऽमन्यन्तेति ॥ १ ॥

२. मूळे 'विजज्ञों ' 'नादुर्वभूव'। कश्चित् तद्वा इदं वा वेद । झटिति किमप्यमे दर्छ। भाष्ये अभिमानमिति । तदिस्यनेन एक्षन्तेस्यस्यार्थः ईक्षणं परामृद्यते ईक्षणं च अभिमान एवेति भावः । परमात्मेति । पूर्वं ब्रह्म च प्रस्तुतम् । देवाश्च । तत्र देवानां एषामिति पृथगुपादानात् विजज्ञाविस्यत्र कर्तृ ब्रह्मैव । एक्वन्ननाच तथिति ॥ २ ॥

्राज्ञेमिति । जातवेद एतद्विजानीहि किमेतचक्षमितीत्युक्तवन्तः । तथेति तदभ्यद्रवदिति । तथेति स यक्षसमीपं गतः तेन कोऽसीति पृष्टः अभिर्जातवेदा इति स्वस्य प्रसिद्धं नामद्वयमुक्तवानित्यर्थः ॥ ३-४॥

तिसंस्त्विय कि वीर्यमिति । अपीदं सर्व दहेयं यदिदं पृथिच्यामिति ॥ ५ ॥

तिसास्त्वयीति । तव क सामर्थ्यमस्तीति यक्षेण पृष्टोऽग्निः पृथिव्यन्तर्विति-सकरुदाहसामर्थ्यमस्तीत्युक्तवान् ॥ ५ ॥

> तस्मै तृणं निद्धावेतद् दहेति । तदुपप्रेयाय सर्वजवेन । तन्न शशाक दुरुधुम् । स तत एव निवदृते नैत(न)द्शकं विज्ञातुं यदेतद्यक्षमिति ॥ ६ ॥

अनिर्रूपितस्वरूपं अथापि बहुमन्तव्यं वस्तु । यक्ष प्जायामिति घातुः । तथेतीति । 'तथा ' इल्प्रविद्वित्यंः । लोकोत्तरवीर्यवत्तामिमानाध्मातहृद्वयत्या वीतशङ्कं अनुपदं तेषामभ्यर्थनामङ्गीकृत्य आत्मानं बहुमन्यमान आसीत् । तद्भयद्रवत् । स्वप्रार्थनाङ्गीकारप्रीतैस्तैरिमनिन्दतः सादरसमीक्षितः शक्यं वेगमास्थाय अगच्छत् । तत्समीपं गत्वाऽपि पूर्वभाषणं आत्मनो गौरवहानिकरमिति मन्यमानः कार्यान्तरेणागत इव यहच्छ्या सन्निहित इव च तृष्णीमितिष्ठत् । 'पूर्वभाषी च राघवः' इत्येवंविधगुणातिशयशािलना यक्षेण कोऽसीति पृष्ठोऽपि अश्रुतवानिवासीत् । तमभ्यवदत् । तथा स्थितं कथिष्ठत् सान्तवनेनामिमुखीकृत्य अवदत् शान्तं मृदुना ध्वनिना । न तु अपृच्छत् प्रश्नोचितेन ध्वनिना । कोऽसि किन्नामासि । एवं यक्षेण प्रथमं वाचा कर्मणा वपुषा च सौजन्यमादरं च प्रदर्श्य पश्चान्मृदु नामज्ञापनमभ्यितिऽिषः अधिर्वा अहमस्मि जातवेदा वा अहमस्मि होता वा अहमस्मि कविकतुर्वा अहमस्मीति प्रत्येकं 'वा अहमस्मि घटियत्वा स्वकीयं महिमातिशयं प्रकाशयन्तीं दीर्घां नामाविलं अत्यन्तादिनयानादरस्क्षं पपाठ । करत्वमसीति यक्षेण नोक्तम्—केवलं त्वङ्कारमेष न मर्षयेदिति विभ्यता । अभेस्तु न शङ्कालेशोऽपि अहमस्मितित्वावेदात् । ॥ ॥।

पुनर्यक्षस्य शान्तः सोपचारः प्रश्नः तस्मिन्निति । नामाविकव्यिक्वतसर्वातिशायिमहिम-शािकिन । तमभ्यवदिति पूर्वस्मादनुषङ्गः । अनेरुद्धतमुत्तरम्—अपीदिमिति । इदं सर्वमिषः इदं दग्धुमशक्यमिति ने किञ्चिद् वस्तु पृथिज्यामिति । इत्यन्नवीदित्यनुषङ्गः । "यदि ते मद्वीर्यपरीक्तायामिच्छाऽस्ति तिर्हे ब्रूहि किं दहेयमिति" इत्यप्यत्र तेन व्यक्तितम् ॥ ५ ॥

६-१०. तृणं न महत् किमपि दारु । तदपि यथोपलन्धमेकं चिरावपतितं शुष्कं शीर्णं अविनयः हुण्यावस्थामात्रम् । तत् अग्निः इयाय ज्वालाशिखया पस्पर्श । प्रेयाय दीप्तां ज्वालां परितः अथ वायुमब्रुवन् वायवेतद्विजानीहि किमेतद्यक्षमिति ।
तथेति ॥ ७ ॥
तद्भ्यद्रवत् । तमवदत् कोऽसीति । वायुर्वा अहमस्मीत्यबवीन्मातिश्या वा अहमस्मीति ॥ ८ ॥
तस्मिस्त्विय कि वीर्यमिति । अपीदं सर्वमाददीयं(य) य
दिदं पृथिव्यामिति ॥ ९ ॥
तस्मै तृणं निद्धावेतदादत्स्वेति । तदुपप्रेयाय सर्वजवेन ।
तन्न शशाकादातुम् । स तत एव निववृते नैत(न)दशकं विज्ञातुं यदेतद्यक्षमिति ॥ १० ॥

तस्मा इति । तहींदं तृणं दहेति यक्षेणोक्तः सर्वजवेन तत्समीपं गतः दग्धुमसमर्थो निवृत्त इत्यर्थः । उपप्रेयाय समीपं गत इत्यर्थः । नैतद्शकं विज्ञातुं यदेतद्यक्षमिति । एवं देवान् प्रत्युक्तवानिति शेषः ॥ एवमुत्तरत्नापि ॥ ६–१०॥

> अथेन्द्रमञ्ज्ञवन् मघवन्नेतद्विजानीहि किमेतद्यक्षमिति । तथेति । तद्भ्यद्रवत् । तसात् तिरोद्धे ॥ ११ ॥

तस्मात् तिरोदधे । तस्मान्मघोनः सन्निधेः । एतस्य गर्वभङ्गो मा भूदिति तिरोहितमभवदित्यर्थः ॥ ११ ॥

प्रसारयामास । उपप्रेयाय सर्वजवेन सर्ववेगेन गत्वा खरूपेणैव तत् तृणमाचकाम । तथापि तन्न शशाक दम्धुम् ।

निद्धाविखादि परोक्षवृत्त्या ऽभिधानं देवस्यावेरियं परीक्षा तत्र मंगश्च न बहूनां विित्ति न च सर्वत्र प्रकाशनाहां विख्याभिप्रायेण । सः ; तथा पराजितः प्रनष्टसर्दगर्वः । तत एवः तस्मात् प्रदेशादेवः न परं तृणात् यक्षाच । यद्वा निववृत एवः आह्तोऽपि न तस्यो । तथा गाढनिविद्योऽस्य हृदये परिभवशङ्कः । निववृते ; यथा यः कोऽपि न जानीयात् तथा चोरविक्ष्याः । चिरादिन्वध्य पृष्टो न्यवेदयत्—नैतिदिति । यत् यत्स्वरूपस्वभावं तद् विज्ञातुं नाशकम् । इतीति । पूर्ववदव्ववीदिति नोच्यते । शोकावसन्नकण्ठो न किश्चिद् वक्तुमक्षमत । अतिदीनस्वरः कथमपि तद् ज्ञापयामास । चेष्टयैव वा ॥ ६-१०

११. तस्मादिति । दूर एव स्थिते तस्मित्रिति भावः । तिरोद्धे तस्याविदितमेव अतिरािप्रम् । भाष्ये मा भूदिति । अन्यत्र तु " ' इन्द्रोपसर्पणे ब्रह्म तिरोद्ध इस्रत्रायमभिप्रायेः । इन्द्रो ऽर्हस्रिस् धिकतमोऽभिमानोऽस्य । 'सोऽह्मगन्यादिभिः प्राप्तं वाक्सम्भाषणमात्रमप्यनेन विश्वारिति" इति ।

# स तसिन्नेवाकाशे स्त्रियमाजगाम बहुशोममानामुमां हैमवतीम्। तां होवाच किमेतद्यक्षमिति ॥ १२ ॥

तस्मिन्नेवाकाश इति । तस्मिन्नेव प्रदेशे हिमवत्पुतीं बहुमिराभरणैः शोभ-मानां पार्वेतीमिन्द्रांनुम्रहाय प्रादुर्भूतां दृष्ट्वा तत्समीपमागत्य इयं सर्वे जानातीति मन्यमानः किमेतद्यक्षमिति पप्रच्छेत्यर्थः ॥ १२ ॥

इति तृतीयः खण्डः।

(8)

# हरिः ओम् । सा ब्रह्मेति होजाच ब्रह्मणो वा एतद्विजये महीयध्यम् (ध्वे) इति । ततो हैव विदाश्वकार ब्रह्मेति ॥ १ ॥

सा ब्रह्मेति होवाचेति । ब्रह्मेव यक्षरूपेण युष्मन्मोहशमनाय प्रादुर्भृतम् ! अतः(?) ब्रह्मसम्बन्धिनि विजये निर्मित्ते पूजां प्राम्नुत । अस्माभिरेव विजयः कृत इति दुरिममानस्त्यक्तव्य इत्यर्थः । ततो हैवेति । तदुपदेशादेव ब्रह्मेति ज्ञात-वानित्यर्थः ॥ १ ॥

#### इति तृतीयखण्डचिन्तना ।

िः सा ब्रह्मेति । सेति ब्राह्मणे न पठचते । किंखरूपमिस्सयोत्तरं ब्रह्मेति । किं प्राहुर्माव-प्रयोजनंमिस्स्य ब्रह्मण इसादि । भवतां प्रतिबोधनमेव प्रयोजनंमिति भावः । भाष्ये अत इति । अस्य अनन्तर्वाक्यारम्भे अस्माभिरेवेस्यतः पूर्वं पाठ उचितः । प्राप्नुतेति रुङ्मध्यमबहुवचनम् । मूले अमहीयम्बमिति छेदः । महीयध्विमत्येव चेत् अडमावर्छान्द्रसः । ब्राह्मणे तु महीयध्वे इति खडेव अयते । तदुपदेशादिति । तत इति नानन्तर्यमुक्यते । अपि तु 'सा उवाच ' इत्युर्गं तस्य व्वनिमस्यभित्रीयः । यद्वाऽर्थरुक्वधोऽयमर्थः ॥ १ ॥

१२. तस्मिन्नेव यत्र यक्षमासीत् तत्रैव। सम्यग्दर्शनयोग्यं समीपदेशमागस्य यदा यक्षाधिष्ठितं स्थलमपस्यत् तदा तत्र न यक्षमासीत् । अपि तु काचित् स्त्रीति भावः। प्रथमं स्त्रीति प्रहणम्। क्रितः करुणाशीतस्वकटाक्षशास्त्रिद्वयरूपस्य। तत उमा हैमवतीति। तां होवाच। भक्तया श्रद्धया च तां प्रणिपस्याभिवाद्य तयाऽनुमत उवाच। किमिति। विमस्य स्वरूपम्। किन्नास्य अत्र प्राद्मीवश्रयोजनमिति॥ १२॥

#### तसाद्वा एते देवा अतितरामिवान्यान् देवान् यदिश्वविधिरिन्द्रः। ते होननेदिष्टं पस्पृशुस्ते होनत् प्रथमो विदाश्वकार ब्रह्मेति॥ २॥

तसाद्वा इति । तसादेव हेतोः एत एवाभिवाय्विन्दा इतरान् देवानितरोल इव । इवराब्द एवार्थः । अतिरोरत एवेत्यर्थः । यसाद्धेतोः नेदिष्ठं समीपे वर्तमानं तद् ब्रह्म परपृशुः दृष्टवन्तः । यतश्च हेतोः प्रथमो विदाश्चकार प्रभां विदाश्चकुरित्यर्थः ॥ २ ॥

# तसाद्वा इन्द्रोऽतितरामियान्यान् देवान् । स होनन्नेदिष्ठं पस्पर्श स होनत्त्रथमो विदाश्चकार ब्रह्मेति ॥ ३॥

२. एत एवेति । 'एते ' इत्येव किं पाठ इस्रन्वेष्टव्यम् । अतितरामिस्स्य पर्यवसितमर्थमाह
——अतिशेरत इति । अतिर्यं अतिक्रमणार्थः पृजार्थों वा कर्मप्रवचनीयः । तेनैव देवान्तरापेक्षया

ऽऽिक्यस्य प्रसायितवात् अनुवादमात्रं तरिविति भावः । अतिक्रमण एव वा किञ्चदित्शयं
बोधयति । यस्मादिति । हिकारार्थोऽयम् । प्रथममिति । उत्तानः शेत इस्मादाविव वात्वर्थकर्तिर

प्राथम्यं श्रूयते । तत्स्पष्टवाय एकदचनोपपत्तये च क्रियादिशेषणं कृतम् । चकुरिति । बहुषु

व्यत्ययेनैकदचनमिति भादः । 'ते ' इस्रस्य स्थाने स इस्रपि पठन्ति ॥ २ ॥

३. "ते ह्येनेदिति बहुद्वनानुरोधेन प्रथमे विदाश्चकुरिति प्रथोक्तव्ये यद् व्यख्येन एकवर्ष प्रयुक्तं तत्रामिप्रायविशेषं व्यश्चयन्ती श्रुतिराह—तस्मादिति" इलमिप्रेख व्याच्छे—अफ्रि वाय्वन्द्वाणां मध्य इति । इतरदेवापेक्षया अभिवाय्वन्द्वा अतिशयवन्त इति विवाक्षितम् । तत्र द्वाँ हेत् दर्शनरूपं स्पर्शनं, ब्रह्मेति वेदनं च । तत्र स्पर्शनाधीनोऽतिशयः त्रयाणां समानः । तेन नेदिष्ठं पस्प्रशुरिति युक्तम् । वेदनाधीनस्त्वितिशयो न तथा । पार्वतीसकाशात् प्रथमिनद्रेणैव ब्रह्मविद्याया ठ्व्यत्वात् । पथादिन्द्वादेव अभिवायुभ्यां ठ्व्यत्वात् । एवं विद्याधिगमप्राथम्यः जानतस्यातिशयस्य त्रयाणां तुल्यवत्वतिपादने औचित्वविरहात् 'प्रथमो विदाश्चकारे'त्येकवचनादरः-एककर्तृकमेव वेदनं मुखतः प्रतीयतामिति । न चैवं सित स इति कर्तृपदमप्येकवचनान्तमुपादेयम् । इतरदेवापेक्षया अभिवायवोर्बह्मज्ञानि। प्रतिपपादियिपितत्वात्। 'तस्माद्वा एते देवा अतितरामिवान्यान् देवा'निति तयोरिप तदर्थं इन्द्रसाधारण्येन प्रस्तुतत्वात् । तस्याद्वा महार्थव्यञ्चकः कोऽपि वेदपुरुषस्य निपुणः प्रयोगिविशेष इति । सर्वातिशायिति । अभिवायुसहितसवेदेवातिशायीखर्थः ।

एवं बलवर्ती जिज्ञासामुत्पाच विद्याविरोधिनमहङ्कारं विनिवर्त्य एषां पूर्वमेव प्रसनः परमात्मा स्विविषयां विद्यां सम्पन्नामकरोदित्यनयाऽऽख्यायिकया 'आत्मना विन्दते वीक् मित्युक्तीः प्रं उत्तिम्भितः । उपदेशातिरिक्तप्रकारेण तद्ज्ञानं दुर्राधिगमम् । देवश्रेष्ठेष्वेव एवंविष्ठेषु सत्यः क्यमाशालेकोऽपि मनुष्याणां कात्स्न्येन तद्वेदने इत्याद्यप्यत्र बोध्यम् ॥ ३ ॥ विवाय Gandhi Matighal क्यमीशालेकोऽपि मनुष्याणां कात्स्न्येन तद्वेदने इत्याद्यप्यत्र बोध्यम् ॥ ३ ॥ विवाय Gandhi Matighal

अभिवाय्विन्द्राणां मध्ये यस्मादिन्द्रः सन्निहितं ब्रह्म दृष्टवान् सर्वेभ्यः पुरस्तात् पार्वतीमुखादिदं ब्रह्मेति ज्ञातवान् अतः सर्वातिशायीत्यर्थः ॥ ३ ॥

#### तस्यैष आदेशो यदेति द्विद्युतो व्यद्यतदा इति इन्यमी मिष-(न्यमिष)दा ३ इत्यधिदैवतम् ॥ ४ ॥

तस्येष आदेश इति । तस्य विज्ञातस्य सद्यस्तिरोम्तस्य ब्रह्मणः य(१) एष आदेशः वक्ष्यमाण उपमानोपदेश इत्यर्थः । यदेतद्विद्यतो व्यद्यतदा इति । यथा विद्यतो विद्योतनं क्षणिकं तद्वदित्यर्थः । आ इति प्रसिद्धौ । उपमानान्तरमाह—इन्यमीमिषदा इति । अत्रापि आ इत्येतत् पूर्ववत् । इच्छब्द उपमानान्तर-समुच्चयार्थः । 'यथा न्यमीमिषत् यथा निमेषप्रकाशितरोभावः क्षणेन एवं ब्रह्मापि तिरोभूतमित्यर्थः । यथा विद्युतस्तिरोहिता भवन्तीत्यर्थः । न्यमीमिषदिति वचन-व्यत्ययद्यद्यान्दसः । इत्यधिदैवतम् । अनात्मभूताकाशादिगतविद्युद्विषयं ब्रह्मण उपमानदर्शनमुक्तमित्यर्थः ॥ ४॥

# अथाध्यात्मम् । यदेतद् गच्छतीव च मनो न चैत-(मनोऽनेन चैन-)दुपस्परत्यभीक्ष्णं सङ्कल्पः ॥ ५ ॥

४. विज्ञातस्य दृष्टस्य । य एष इति । य इत्यनिवतम् । "यः एष वश्यमाणः स आदेश उपमानोपदेश इत्यर्थः" इति वा पाठेन भाव्यम् । यत् एतत् उभयमि कियाविशेषणम् । यत् व्यद्युतत् एष इति पूर्वेणान्वयः । गम्यं साद्दृश्यं स्फुट्रयति यथेति । प्रकाशे एकसुपमानम् । तिरोभावेऽपरमित्यमिप्रेत्याह उपमानान्तरमिति । न्यमीमिषदिति । अन्नापि विद्युत एव कर्न्यः । किन्न पाठोऽन्वेषणीयः । ज्ञान्दस इति । व्यद्युतदित्यन्नापीदं दृष्ट्य्यम् । विद्युतां वस्तुतो बहुत्वेऽपि द्योतने वा निमेषणे दा नैव कदाचिद् भेदो भासते । क्षणिकत्वादुभयोरपीति व्यक्षनाय व्यत्ययान् अयणमिति ॥ ४॥

५. एतद् ब्रह्मेति । यद्यपि पूर्ववत् क्रियाविशेषणमेतिदिति युक्तम् तथापि गच्छतेः वर्म-स्प्रोपेक्षत्वादिदमेवात्र अन्वेतुमुचितिमिति भावः । गच्छतीवेति । अचिरस्थायित्वात् दुर्निरूपं गच्छतीत्यर्थः । पूर्ववदर्थेरुभ्यं साद्दयमाह् ब्रह्मेति । अतः परं पाठान्वेषणं युक्तम् । यथेलादि अत्र असङ्गतिमव वश्यमाणेन पुनरुक्तमिव च भाति । ननु सङ्कल्पविषयमेतद् भािन मनो-

तरोभूतिमसर्थः । न्यमीमिषत् । यथा निमेषः प्रकाशितरोभावः क्षणेन एवं ब्रह्मापि तिरोभूतिमसर्थः । न्यमीमिषदिति वचनव्यस्ययञ्छान्दसः । विद्युतस्तिरोहिता भवन्ती स्थेयः " इत्येवंविधेन पाढान्तरेण भाव्यमिति भाति ।

अथाध्यात्ममिति । अनन्तरं देहस्थो दृष्टान्त उच्यत इत्यर्थः । यदेतिदिति । े एतद् ब्रह्म मनो गच्छतीव । ब्रह्मविषयकमनोगमनमिवेत्यर्थः । यथा मनसो ब्रह्मविषयीकरणं न चिरस्थायि एवमेव यक्षस्य ब्रह्मणः प्रकाशोऽपीत्यर्थः । मनसा ब्रह्मविषयीकरणं क्षणिकमेव न चिरानुवृत्तमिति द्रीयति "न चैतदुपस्मरत्यभीक्षणं सङ्कल्पः" । न हि मनोजनितसङ्कल्पः ध्यानविशेषः अभीक्ष्णं चिरम् एतद् ब्रह्म उपस्मरति । न विषयीकरोतीत्यर्थः । यथा ब्रह्मणो मनसा विषयीकरणं न चिरानुवृत्तम् एवं यक्षस्य प्रादुर्भावोऽपि न चिरानुवृत्तः । अत्र दृष्टान्तोक्तिव्याजेन ब्रह्मध्यानानु-बृत्तिर्द्वःशकेति दर्शितं भवति ॥ ५ ॥

## तद्ध तद्वनं नाम । तद्वनिमत्युपासितव्यम् । स य एतदेवं वेद अभि हैनं सर्वाणि भृतानि संवाञ्छन्ति ॥ ६॥

तद्ध तद्वनं नामेति । एतादृशमहिमविशिष्टं तद् ब्रह्म सर्वेरिप जनैः वननीयत्वेन प्रार्थनीयत्वेन वननामकं भवति । तस्मात् तद् ब्रह्म वनमित्युपासित-व्यमित्यर्थः । वनत्वेनोपासनस्य फलमाह—स य एतदेवं वेदेति । सर्वैरपि प्रार्थ-नीयो भवतीत्यर्थः ॥ ६ ॥

विषयमिलाशङ्कां परिहरन् व्याचष्टे मनोजनितेति । अत्र 'न चैतत्' इलत्र 'अनेन चैतत्' इति पाठान्तरमन्यत्र दश्यते।

अत्रेति । अयं भावः । खण्डैक्यादाख्यायिकाशेषत्वं कृत्वा तस्यैष आदेश इत्यत्र 'तस्य दृष्टस्य सद्यस्तिरोभूतस्य ' इति व्याख्याय अग्न्यादिदृष्ट्यक्षविषयतया इदं दृष्टान्तद्वयं योजितम् । सानिध्यातप्रबलेन प्रकरणेनोपस्थितं अत्रापि 'ब्रह्मेति होवाच' इति परामृष्टं ब्रह्मैव तच्छब्देन परामृत्य तस्य यत् पूर्व 'यन्मनसा न मनुते ' यस्यामतं तस्य मतम् ' इति मनसोऽपि दुर्ग्रह-त्वमुक्तं तदेव, यदिप उपदेशेन किञ्चिद् ज्ञानं जायते तदाप न चिरानुवृत्तध्यानपर्यवसायि भवती-खनेन प्रकारेण विशदीकर्तुमिदमुपमानद्वयमिति तु शक्यं युक्तं च वक्तमिति ॥ ५॥

६. तद् ब्रह्म वनमिति । तद्वनमित्येकं पदमिखन्ये । अन्यथाऽपोदं भवितुमहिति । तदै-तहचाऽभ्युक्तमिलादौ तदेतदोरिवात्र तच्छन्दद्वयस्य योजयितुं शक्यत्वादिलमिप्रायः। इलार्थ इति । एतावता तत्त्वमुपदिष्ठम् । अथ हितमुपदिस्थत इति भावः । वनत्वेनेति । सय्यत्वज्ञान-त्वादिभिः सर्वविद्य।साधारणैराकारैः क्रियमाणस्यास्योपासनस्य मोक्षफलत्वे स्थित एव रतिद्विशेष-गुणवैतोऽस्य संयद्वामत्वादिविशिष्टस्येव आनुषि कं फलमाहेलर्थः। प्रार्थनीयः अनुरागविषयः, प्रियः ॥ ६ ॥

## ु उपनिषदं भो ब्रूहीति । उक्ता त उपनिषत् । ब्राह्मीं वाव त उपनिषदमब्रूमेति ॥ ७ ॥

एवं 'आत्मना विन्दते वीर्यं'मित्यर्थे स्थिते सित वीर्यावाप्तिहेतुमृतमगवदनुम्रह-साधनप्रतिपादिकाम् उपनिषदं भो ब्रूहीति शिष्येणोक्त इतर आह—उक्ता त इति । ब्रह्मप्रतिपादिकां प्रधानोपनिषदमवोचाम । अतः प्रधानोपनिषदुक्तेव । साधनप्रति-पादिकां चोपनिषदं वक्ष्यामि यदि शुश्रूषस इति भावः ॥ ७ ॥

> तस्यै तपो दमः कर्मेति प्रतिष्ठा । वेदाः सर्वाङ्गानि सत्य-मायतनम् ॥ ८॥

तस्यै तपो दमः कर्मेति प्रतिष्ठा । तस्यै उक्ताया उपनिषदे साधनभूतानि । कायशोषणलक्षणं तपः, इन्द्रियनिग्रहरूप उपशमः, अग्निहोलादिलक्षणं कर्म च उपनिषच्छिब्दिताया ब्रह्मविद्यायाः प्रतिष्ठा दार्छ्यहेतुः । वेदाः सर्वाङ्गानि सत्यमाय-तनम् । षडङ्गमहिताश्च वेदाः सत्यवचनञ्च ब्रह्मविद्योत्पत्तिकारणमित्यर्थः ॥ ८॥

७. शिष्यस्य जिज्ञासोत्थापक्रमर्थविशेषं दर्शयन्नाह एवमात्मनीत । वैषम्यनैषृण्यपरिहाराय साधनविशेषानृष्ठानप्रतिन परामात्मनेति वक्तव्यम् । तं साधनविशेषां बूहीति प्रार्थयत इति भावः । शिष्योणोक्त इति सपमी प्रथमेव वा । नत् यदि भगवदन्यहसाधनविषयेव प्रार्थना कथं उक्ता त उपनिषदित्यक्तरमङ्गतिरित्याशङ्च तात्पर्यमाह ब्रद्धीत । यद्यप्ययं प्रष्टा साधनमेदोपदेष्ठत्यं मन्यते तथाऽपि अत्र उपनिषद्यहरहारं तदीयं पर्यन्तोऽन्ये श्रोतार एतदद्धि वृत्त उपदेशो नोपनिषद्रप इति भ्राम्येयुरिति मन्यमान आचार्यः पृत्तेकाप्युपनिषदेवीतं ज्ञापयन् उक्तदक्ष्यमाणयो-रुगनिषदोविषयविवैकाय उक्ता ब्रह्मत्रिषयोति 'ब्राह्मीं बाव ते 'इत्येवमाहेति भावः । यदीति । अमन्दिग्धे सिविधग्यद्वचनम् । शास्त्राणि चेत्प्रमाणं स्युगितिहत् । यत इत्यर्थे पर्यवसितम् ॥ ७ ॥

८. तस्य । षष्ठयथें बहुलं छन्द्सी ते चतुर्था । तस्याः । उग्राम इति । इन्द्रियनिम्नहरूपो दम इति किं पाठ इति विमृत्यम् । दार्ख्य त्रिषयान्तरप्रसङ्गानिभभाव्यत्वम् । वेदादीना-मेकदाक्यो गदानेन समुच्चयोऽदगम्यते । तत्राङ्गाङ्गाङ्गाने तुल्यदत्समृच्चय इत्यभिप्रयेणाह-पडङ्ग-सिहताश्चेति । ननु उत्पत्तिहेतुः प्रथमं दाच्यः पश्चाद्दाद्दितुः । सत्यम् । इह तु दिवाकालेण्यनु-वर्तमानमुक्रकारकमन्तरङ्गं भवतीति दाद्वयहेतोः प्राथम्यम् । वेदास्तु प्रमाणतया प्रमामुत्याव वर्तमानमुक्रकारकमन्तरङ्गं भवतीति दाद्वयहेतोः प्राथम्यम् । वेदास्तु प्रमाणतया प्रमामुत्याव निवर्तन्त इति बहिरङ्गाः । नन्वेवं सित् तेऽत्र न दक्तत्याः । सत्यं न दक्तव्याः । सत्यदचनविधानार्थं तु उच्यन्ते । यथाऽनर्धातवेदस्य ब्रह्मविद्यास्वरूपमेव दुर्लभं तथाऽसत्यदादिनः । तस्मात् स्थमायतनं तस्याः । आयतनं यस्मिन्नायतते स्वरूपं रुभते किञ्चित् । यस्मिनसति सर्भात्मत्व नास्ति । तपआदिविरहे उत्त्यन्नापि विद्या दुर्बला भवेत् । अमृतवादे तु नैवोत्पद्येतिते सन्तान्यधर्मस्यापि सत्यद्वनस्य ब्रह्मविद्यायामन्तरङ्गतरोपकारकदिमह विधित्सितमिति ॥ ८॥

#### यो वा एतामेवं वेदापहत्य पाप्मानमनन्ते स्वर्गे लोके ज्येये प्रतितिष्ठति प्रतितिष्ठति ॥ ९ ॥

ं यो वा एतामेवं वेदेति । एतां ब्रह्मविद्याम् उक्तविधप्रतिष्ठायतनोपेतां यो वेद स सर्वाणि पापानि विध्य कालपरिच्छेदशुन्ये ज्येये ज्यायसि ज्येष्ठे सर्वोत्तरे स्वर्गलोके वैकुण्ठलोके प्रतिष्ठितो भवतीत्यर्थः । अनन्तज्येयपदसमभिव्यहारात् स्वर्गलोकशब्दो भगवल्लोकपरः ॥ ९ ॥

इति चतुर्थः खण्डः

क्षेमाय यः करुणया क्षितिनिर्जराणां भ्मावज्म्भयत भाष्यसुधामुदारः । वामागमाध्वगवदावदतृरुवातो रामानुजः स मुनिराद्रियतां मदुक्तिम् ॥

> इति भीरङ्गरामानुजमुनिवरचितभाष्यसहिता सामवेदीया तल्डकारोपनिषदपराभिधाना केनोपनिषत् ।

९. तस्या इति पूर्वत्र परामृष्ठ उपनिषदेवेह एतच्छव्देन परामृत्यत इस्रिभित्रायेणाह—ब्रह्म- विद्यामिति । एविमित्यस्यार्थमाह उक्तेति । असङ्कोचन्यायेन दक्ष्यमाणफलमिहम्ना च लब्धमाह- सर्वाणीति । 'अश्व इव रोमाणि ' इति उपनिषदन्तरं स्मारयन्नाह— विध्रयेति । अनन्त इत्यस्यार्थमाह काव्येति । ल्यांककं रूपं दर्शयति—ज्यायसीति । प्रशम्दशब्दादीयसुनि 'ज्य च ' इति स्त्रेण प्रकृतेज्यांदेशे 'ज्यादादीयसः ' इति प्रत्ययादोग्कारस्य आकारादेशे 'ज्यायस् ' इति स्त्रेण प्रकृतेज्यांदेशे 'ज्यायस् ' इति प्रत्ययादोग्कारस्य आकारादेशे 'ज्यायस् ' इति स्पम् । अस्मिन्नाकारादेशे व्यत्ययेन अकृते अन्तलोपे च ज्येय इत्यकारान्तं रूपम् । तत्यप्तम्यन्तिमह श्र्यते । ईयसुन्-श्रवणेन एकस्मात् कस्माचिन्नोकाज्ज्यायानिति न मन्तव्यमित्याशयेनाह ज्येष्ठ इति । ईयसुनस्तिहि कथमुपपत्तिरित्यन्नाह— सर्वेति । अस्माज्ज्यायानिति विकिष्यानिभिधानात् असङ्कोचन्यायेन मर्वस्मादिति लभ्यत इति भावः । निरिवायनन्दास् भवहेतुत्वादिदं सर्वोत्तरत्वम् । अन्तवदेव हि तद् भवति यदन्यत्र सुखम् । ननु स्वर्गः प्रसिद्ध इन्द्रलोकः । तत्कथमुच्यते वैकुण्ठ इति । अन्नाह – अनन्तेति । आकाशाद्यधिकरणन्यायाद्विदं सर्वोत्तरत्वम् । उध्वेदेशवित्वेन वैकुण्ठोऽपि स्वर्ग इति ।

एतेन पुरुषार्थ इह दर्शिनो भगित । यद्याप वेदेति श्रवणजन्यमेव ज्ञानमुच्यते नोपासनम् । एतामिति कर्मत्वेन तस्य पृथगुक्तत्वात् । त्च ज्ञानं एवंवेदेखङ्गिनप्रम् । तथाऽपि फलसङ्पपर्याच्लोचनेऽस्याङ्गिमात्रगतत्वप्रतीतेः प्रजापतिवाक्य इव अङ्गिफलमेव प्ररोचनार्थं अङ्गे उपचर्य कथात्रित् सस्याने पुरुषार्थोपदेशः इत इति वेदितव्यम् ।

कैनो ानिषद: केन गृहीत इह दुर्घह: । भावो भाष्यस्य चागाधो वलदद्वत पानलम्

# KENOPANISHAD

### FIRST KHANDA

"I bow down to Rangarāmānuja Muni, by whom have been written the excellent commentaries on the Upanisads according to the school of Śri Rāmānuja."

KENESITAM PATATI PRESITAM MANAH I. 1. KENA PRANAH PRATHAMAH PRAITI YUKTAH KENESITĀM VĀCAM IMĀM VADANTI CAKSUH ŚROTRAM KA U DEVO YUNAKTI.

By whom does mind being prompted grasp the desired (object) ? By whom impelled does the chief breath move about? By whom instigated is the speech spoken? And who indeed is the Lord who impels the eye (and) the ear?

### COMMENT:

"Let my añjali go to the Beauty (Lord) of Añjanādri2, of the hue of atasi3 flower-bunch, with His chest adorned with Laksmi."

1. In this verse we have no clear mention of the individual soul (jiva), since only the karanas are enumerated. Still the use of the word vadanti' in the active plural intimates the fact that the questioner is aware of the finite souls which are unable to control or direct the movements of their karanas as such. Hence the mention of the 'Ka u Deva' or godhead whose knowledge is being sought by the disciple. The word devah (plu.) is used sometimes to mean the sense-organs as in the Pañcagni-vidya (Ch. Up. V. 5. 2)

Madhva puts the question in the mouth of Rudra and the teacher addressed is taken to be Brahma. The mention of some sensory and motor organs is to be taken to include all the others not mentioned. Further the names, mind, breath, eye, ear and speech are said to denote the Devatas of those sensory and motor organs. The Ultimate and Direct Lord of all is the Person or Godhead about whom this question is asked. This has obviously a reference to the Keua III and IV - the parable of Agui, Vayu and Indra.

2. One of the seven Hills at Tirupati

3. Atasi is common flax which puts forth blue flowers. Linseed oil is Indira Gardhi National prepared from atasi seeds.

Centre for the Arts

"Prostrating to Vyāsa, Rāmānuja and other teachers,' I shall write this commentary on the Tālavakāropaniṣad."

In order to teach the nature of the Supreme Self by means of question and answer, the topic is initiated here thus:

Keneşitam...The intention is "By Whom being impelled does the mind go to its objects?"

Isitam: the desired, intended,

prathamah pranah: the breath, the most important among the breaths,

Kena yuktah: By whom impelled,

praiti: Moves about constantly,

And

Kena vā presitām: By whom verily instigated imām vācam (avalambya): (resorting to) this speech-organ vadanti (lokāh): (the people) speak

Cakşuh etc. And who verily is the prompter of the eye and the ear?

Since these (sense-organs and the chief breath), being inanimate, cannot act without being impelled by the conscient (self), the disciple addresses this question to his Guru. This is the meaning.

The Teacher replies:

1. 2. ŚROTRASYA ŚROTRAM MANASO MANO YAT VĀCO HA VĀCAM SA U PRĀŅASYA PRĀŅAH: CAKŞUŞAŚ CAKŞUR ATIMUCYA DHĪRĀH PRETYĀSMĀL ĻOKĀD AMŖTĀ BHAVANTI.

That which is the Ear of the ear, Mind of the mind, Indeed the Speech of the speech, that is the Breath of the breath, the Eye of the eye; on knowing (that) the seers become immortal departing from this world.

<sup>. 1,</sup> This avatārika or introduction is for all the verses spoken by the Guru from Kena. I. 2 to 'Mīmāmsyam eva te' II. 1.

Yat: It is that alone which is the revealer of the eye etc., and which the eye etc., cannot reveal and that whose existence (prānanam) is not dependent upon breath.

iti evem atimucya: Knowing this (truth)

asmāt lokāt: from this world

pretya: passing through the path of the Arcis etc.,

amṛtā bhavanti: (they) become freed. This is the sense. This same is further expatiated:

1, 3. NA TATRA CAKŞUR GACCHATI NA VĀG GACCHATI NO MANAH NA VIDMO NA VIJĀNĪMO VATHAITAD ANUSIŞVĀT

> There the eye does not go, Speech does not go, nor the mind:

Then how is this to be taught? the reply is

"We know it not (through the inner organ): nor know it (through outer organs): thus should one teach this".

A teacher asked as to what it is, should teach that it (self) is knowable neither through the inner nor through the outer organs.

If that is Unknowable altogether, will not it become a non-entity (tuccha)? And further it may result that one need not go to a teacher seeking to be taught knowledge of Brahman (that cannot be taught). The answer is as follows:

I. 4. ANYAD EVA TAD VIDITĀD ATHO AVIDITĀD ADHI ITI ŚUŚRUMA PŪRVEṢĀM YE NAṢ TAD VYĀCACAKŞIRE

It is quite different from the known:
Also above the unknown;
Thus have we heard from those Ancients
Who explained that to us.

Who taught us the Brahman, these words that 'It is different from that which they fully knew and different from that which

they altogether knew not, and that Brahman is of such a nature,' This is the meaning.1

This is further elaborated:

I. 5. YAD VĀCĀ' NABHYUDITAM
YENA VĀG ABHYUDYATE
TAD EVA BRAHMA TVAM VIDDHI

That which is not told by speech By Which the speech is spoken That alone know thou as Brahman Not that which (people) worship as 'this'.

NEDAM VAD IDAM UPĀSATE

I. 6. YAN MANASĀ NA MANUTE
YENĀHUR MANO MATAM
TAD EVA BRAHMA TVAM VIDDHI
NEDAM YAD IDAM UPĀSATE.

That which (one) thinks not with mind By Which (they) say the mind is thought That alone know thou as Brahman Not that which (people) worship as 'this'.

I. 7. YAC CAKŞUŞĀ NA PASYATI
YENA CAKŞŪMŞI PASYATI
TAD EVA BRAHMA TVAM VIDDHI
NEDAM YAD IDAM UPĀSATE.

1. Kena I. 4. This shows that instruction is the means for knowing Him. Sankara takes the view that nirguna Brahman is instructed here.

Tat viditāt anyad eva hi. Viditam nāma yat vidi•kriyayā atiśayena āptam. Tat vidikriyākarmabhūtam kvacit kiņcit kasyacit viditam syāt iti sarvameva vyākṛtam viditam eva. Tat tasmāt anyat ityarthaḥ.

Aviditam ajūātam tarhi iti prāpte āha. Atho aviditāt vidita-viparītāt avyākṛtāt avidyālakṣaṇāt vyākṛtabījāt. Adhīti uparyarthe lakṣaṇayā anyad ityarthaḥ... Yad viditam tad alpam martyam duhkhātmakam ceti heyanī, Tasmāt viditāt anyat Brahma ityukte tu aheyatvam uktam syāt. Tathā aviditāt adhītyukte anupādeyatvam uktam syāt. Kāryārtham hi kāraṇam anyat anyena upadiyate. Ataśca na vedituḥ anyasmai prayojanāya anyat upādeyam bhavati. Ityevam viditāviditābhyām anyad iti heyopādeyapratiṣedhena syātmaṇo' nyabrahmaviṣa ya-jijūāsā śiṣyasya nivartitā syāt. Na hi anyasya syātmaṇaḥ viditāviditābhyām anyatvam vastunaḥ sambhavatīti ātmā Brahma ityeṣa vākyārthaḥ.

That which (one) sees not with the eye By Which the eyes see That alone know thou as Brahman Not that which (people) worship as 'this'.

YAT SROTRENA NA ŚRNOTI I 8. YENA SROTRAM IDAM SRUTAM TAD EVA BRAHMA TVAM VIDDHI NEDAM YAD IDAM UPĀSATE.

> That which one hears not through the ear By Which this ear is heard That alone know thou as Brahman Not that which (people) worship as 'this'

YAT PRĀNENA NA PRĀNITI I. 9. YENA PRANAH PRANIYATE TAD EVA BRAHMA TVAM VIDDHI NEDAM YAD IDAM UPASATE.

> That which does not exist through prana By Which prana is made to exist That alone know thou as Brahman Not that which (people) worship as 'this'.

Know thou that alone is Brahman which is impossible of revealment by speech etc., and that which reveals speech and the sense-organs. The meaning is That thing which people worship as if it is fully known as 'this', like the gooseberry in the palm (of one's hand) is not Brahman.

This is the interpretation to be adopted in the following mantras (also).

yaccakṣuṣā paśyati: sees: the meaning is 'see',1 because of parity with that which preceded and with that which follows:

Yat pranena praniyate: was made to exist is the meaning.

END OF THE FIRST KHANDA

ed. grantha. The reading obviously should be pranita ityarthah.

<sup>1.</sup> upāsate being plural the commentator interprets 'paśyati' as 'pasyanti'. vide sanskrit notes 2. prantlam ityarthah is the reading found in the Tel. ed 1869. & N

# SECOND KHANDA

The teacher addresses the disciple: "If you think I know well the form of Brahman, it is not so".

1 I, 1. YADI MANYASE SÜVEDETI DABHRAM EVĀPI NŪNAM TVAM VETTHA BRAHMAŅO RŪPAM YAD ASYA TVAM YAD ASYA DEVEŞU. ATHA NU MĪMĀMSYAM EVA TĒ MANYE VIDITAM.

If you think 'I know (It) well', indeed what form of this Brahman you know (in this world) (and) what form (of this Brahman) you know in gods is verily very slight. Now then it is yet to be investigated. I think (It is) known (to me).

Of this Brahman what form you know in this world that indeed is very slight.

Dabhram: alpam: very slight.

And what form you know in gods that form of Brahman known to you also is very little. Not all the form of Brahman is known to you. Only hereafter it is to be investigated. Till now it was not fully discussed. This is the meaning.

Hearing this statement and having fully investigated, the pupil says. Manye viditam: I think It is known to me. I think It known alone.

(The Teacher) How?
(The pupil replies)

1. It is interpreted as one sentence or as the speech of the teacher himself by Hans Orrell in his edition and translation of the Jaiminīya-Upānīṣad Brāhmaṇa (JAOS XVI. 1. p. 216) cf. Thirteen Principal Upanīṣhads. HUME; Footnote 3 on p. 336 According to Sankara and Raṅgarāmānuja the last two words and the following verse are put into the mouth of the pupil. When 'manye viditam' are the words of the teacher alone, it follows that the passage is spoken by the teacher himself. Even though Sankara and RR. place these two words and the stanza following it in the mouth of the pupil, both of them place the subsequent stanzas in the mouth of the Veda Auruṣa.

11. 2. NAHAM MANYE SUVEDETI NO NA VEDETI VEDA CA YO NAS TAD VEDA TAD VEDA NO NA VEDETI VEDA CA

I do not think I know It well

Nor that I do not know, and I know.

Whoever amongst us knows that which was referred to as 'Nor that I do not know and I know' knows that.

I do not think that I know it fully nor even that I do not know. The meaning is that it is not completely known but that some knowledge of it is had.

yo nas tad veda... he who amongst us, students, knows that thing which was referred to as "No na vedeti veda ca" knows that Brahman, is the meaning.

II. 3. YASYAMATAM TASYA MATAM MATAM YASYA NA VEDA SAH AVIJÑATAM VIJĀNATĀM VIJÑATAM AVIJĀNATĀM

Who thinks It is not thought of, by him It is thought of. Who thinks It is thought of, he does not know (It). It is not known by those who (think they) know. It is known by those who (think they) do not know.

yasyāmatam: He who does not think of Brahman as limited he knows Brahman. But he who thinks of Brahman as limited he does not know: this is the meaning.

Avijnatam... To those who have the knowledge of Brahman limited-as-this-much, Brahman is unknown. To those who have not this knowledge of Brahman limited-as thismuch, Brahman is known. This is the meaning.

This is stated by the great Bhāsyakāra (Śrī Rāmānuja): "Since the scripture 'From Which speech returns together with the mind not attaining (It)' teaches the Brahman as the limitless and as possessing countless qualities, as one that is incapable of being apprehended as limited in any manner, it is said that to those who know Brahman limited-as-this-much, Brahman is unknown and unthinkable because Brahman is limitless. Otherwise the statement regarding its being thought of and cognized 'By him who thinks It is not thought of It is

thought of; It is not known by those who (think they) know' gets contradicted." (Śrī-Bhāṣya. I. I. 1).

Now therefore the statement regarding Its not being cognized has reference to Its being beyond fullest comprehension, and not to Its being completely beyond comprehension. This can be seen. If this be so the consequence will be that the texts "The knower of Brahman attains the Transcendent" (Tait. Up. II. 1.) "Knowing Him thus one transcends death", will have no meaning, and these Vedānta texts can have no purpose.

II. 4. PRATIBODHAVIDITAM MATAM AMRTATVAM HI VINDATE ATMANĀ VINDATE VĪRYAM VIDYAYĀ VINDATE 'MRTAM

(The Immortal) definitely comprehended makes one attain verily immortality.

Through the Self (one) attains strength (and) through knowledge (one) attains the Immortal.

Pratibodha means definite comprehension. The nature of the Brahman, the Immortal, known as possessing the distinctive qualities of truth, knowledge, infinity and etc., brings immortality to its worshipper according to the principle of Tat Kratu (Ch. Up. III. 14. 1). The root vid here implies the causal (antar-bhavita-nyarthah).

The manner in which one is made to attain (the Immortal) is next spoken of:  $\overline{Atmana}$ .....

In the manner spoken of in the text "Let that God cause us to come into contact with good remembrances" (Tait Nār.), one attains strength conducive to the accomplishment of knowledge through the Supreme Self Who is pleased. The meaning is that one attains immortality through knowledge that is obtained through the strength granted by the Supreme Self through His Grace.

The teacher imparts the urgency of such knowledge of Brahman:—

1. p. 55. Ananda Press ed.

Adira Gandhi National

II. 54 IHA CED AVEDĪD ATHA SATVAM ASTI

NA CED IHĀVEDĪN MAHATĪ VINASŢIH
BHŪTEṢU BHŪTEṢU VICITYA DHĪRĀH
PRETYĀSMALĻOKĀD AMŖTĀ BHAVANTI.

If (one) in this (very birth) has known the truth then (one) is. If (one) in this (very birth) has not known (It( (then) great is the destruction.

In each and every being having found (It) the seers on departing from this world become immortal.

If in this very birth one has known the Brahman only then does one live. In the absence of knowledge of this truth (Brahman), non-existence happens to the soul. Since this follows from the text "Non-existent indeed is one if one knows not Brahman. If one knows that there is Brahman (then) they consider that one as existent. " (Tait. Up. II. 5.) This can be seen.

bhūteşu bhūteşu: The Wise having determined the Supreme Self that is in all beings as different from all others, attaining the Supreme Self through the path of the Arcis etc., on departing from the world, become Immortal. This is the meaning.

END OF THE SECOND KHANDA.

## THIRD KHANDA

With reference to what was intimated in the passage "One attains strength through the Self", the teacher narrates a story.

III. 1. BRAHMA HA DEVEBHYO VIJIGYE TASYA
HA BRAHMANO VIJAYE DEVĀ AMAHĪYANTA.
TA AIKSANTĀSMĀKAM EVĀYAM VIJAYAH.
ASMĀKAMEVĀYAM MAHIMETI,

Brahman it is said won (a victory) for the gods. At the victory of that Brahman the gods were adored. They thought that the victory was their's alone (and) that power was their's alone.

The highest Self in order to help the devas (gods) overcame their foes, the asuras etc. When there was the victory by the Brahman, the gods were honoured. The gods thought that the victory over the asuras was their own deed and that the power etc., needed for it was their's.

III. 2. TADDHAIŞĀM VIJAJÑAU. TEBHYO HA PRĀDURBABHŪVA . TANNA VYAJĀNATA KIM IDAM YAKŞAM ITI.

It (Brahman) knew (of that) of them: (It) manifested (Itself) to them. They knew It not: "What wonderful being is It?"

The meaning is that God became aware of this their vanity. In order to favour those gods, that Brahman manifested Itself in the form of a Yakşa (Wonderful Being)<sup>1</sup> "What the nature of this Yakşa is:" this the gods did not know.

na vyajānanta: did not know is the meaning.

III. 3. TE 'GNIM ABRUVAN JĀTAVEDA ETAD VIJĀNĪHI KIM ETAD VAKṢAM ITĪ TATHETI.

They (the gods) said to Agni "O Jātavedas! (Thou who knowest all the beings born) find out what this Yakṣa is?" He said "Yes".

111. 4. TAD ABHYADRAVAT. TAM ABHYAVADAT KO'SĨTI. AGNIR VĀ AHAM ASMĨTYABRAVIJJĀTAVEDĀ VA AHAM ASMĨTI.

He ran to It. It spoke to him "Who art thou?". He replied "I am indeed Agni. I am verily Jātavedas (the knower of all beings born.)"

Te agnim... They said "O Jātavedas! Find out as to what this Yakşa is." Consenting he went near that Yakşa. Being

1. cf. Rg Veda VII. 88 6. where this name is applied to Varuna Mayin is the meaning cf. Rg Veda X. 88. 13. (Yakṣasyādhiyakṣām);

Centre for the Art

questioned as to who he was he mentioned his two widelyknown names Agni and Jātavedas.

- TASMIMSTVAYI KIM VĨRYAM ITI. APĪDAM SARVAM DAHEYAM YAD IDAM PRTHIVYĀM ITI.
  - III. 6. TASMAY TRNAM, NIDADHAVETAD DAHETI. TAD UPA-PREYAYA SARVAJAVENA. TANNASASAKA DAGDHUM. SA TATA EVA NIVAVRTE NAITAD ASAKAM VIJNATUM YAD ETAD YAKŞAM ITI.
    - "In thee of such (greatness) what strength is there?" It asked. (Agni replied). "Whatever is on this earth all that I can burn." It cast towards him a blade of grass saying 'Burn this.' (He) rushed up to it with all speed. (He) was not able to burn (it). He withdrew from It saying "I could not find out what this Yaksa is."
  - Agni being questioned by the Yaksa "In what lies your skill?" replied "I have the ability to burn all that is on the earth."
  - "If so burn this blade of grass" spoken to thus by the Yaksa, (Agni) approaching it with all speed withrew unable to burn it. This is the meaning.
    - upapreyāya: went near is the meaning.
  - "I could not find out who this Yaksa is": thus (He) spoke to the gods, is to be added,
  - III. 7. ATHA VĀYUM ABRUVAN VĀYAVETAD VIJĀNĪHI KIM ETAD YAKṢAM ITI. TATHETI.
- III. 8. TAD ABHYADRAVAT. TAM ABHYAVADAT KOʻSÌTI. VĀYUR VĀ AHAM ASMÌ TYABRAVÌN MĀTARIŚVĀ VA AHAM ASMÌTI.
- 111. 9. TASMIMSTVAYI KIM VĨRYAM ITI. APĪDAM SARVAM ĀDADĪ-YAM YAD IDAM PŖTHIVYĀM ITI
- III. 10. TASMAI TRNAM NIDADHĀVETAD ĀDATASVETI. TAD UPAPRE-YĀYA SARVAJAVENA. TANNA SASĀRĀDĀTUM. SA TATA EVA NIVAVŖTE NAITAD AŚAKAM VIJÑĀTUM YAD ETAD YAK-ṢAM ITI.

Then they told Vāyu "O Vāyu! Find out who this Yakṣa is!" He said "Yes."

He ran up to It. It spoke to him "Who art thou?" He said "I am indeed Vāyu. I am verily Mātariśvan."

"In thee of such (greatness) what strength is there!"
"Whatever is on this earth all that I can carry off."

It cast a blade of grass towards him saying "Carry this off." (He) rushed up to it with all speed. He could not carry it off- He withdrew from it saying "I could not find out what this Yakṣa is."

III. 11. ATHENDRAM ABRUVAN MAGHAVANNETAD VIJĀNĪHI KIM ETAD YAKṢAMITI. TATHETI. TAD ABHYADRAVAT. TASMĀT TIRODADHE.

Then they said to Indra "O Maghavan! Find out what this Yaksa is." "Yes," he said. He ran upt o it. It diseappeared from him.

Tasmāt: from his vicinity. The meaning is that it became invisible, so that there might not be any humiliation (to him) (garvabhanga).

III. 12. SA TASMINNAIVĀ'KĀŚE STRIYAM ĀJAGĀMA BAHUSOBĤA· MĀNĀM UMĀM HAIMAVATĪM. TĀM HOVĀCA KIM ETAD YAKṢAM ITI.

He at the same place came near a lady, very effulgent, . Umā Haimavatī (daughter of Himavat). He asked her "What is this Yakṣa?"

In that same place Indra seeing Pārvati, the daughter of Himavat, radiant with many ornaments, who manifested herself out of grace to Indra, approaching her with the idea that she knew everything questioned her "What is this Yaksa?".

## FOURTH KHANDA

IV. 1. SA BRAHMETI HOVĀCA BRAHMAŅO VĀ ETAD VIJAYE MAHĪYADHVAM ITI. TATO HAIVA VIDĀÑCAKĀRA BRAHMETI.

She said "(This is) The Brahman. You are thus honoured at the victory of Brahman." Then he knew that (It was) Brahman.

The very Brahman manifested Itself in the yaksa-form to remove your delusion. On account of the Victory which belongs to Brahman you are being honoured. Therefore 'the conceit that "We ourselves achieved this Victory" must be abandoned. This is the meaning.

Tato ha: That It was Brahman he knew due only to Her instruction is the Meaning.

IV. 2. TASMĀD VĀ ETE DEVĀ ATITARĀM IVĀNYĀN DEVĀN YADAGNIR VĀYUR INDRAH. TE HYENAN NEDIŞŢHAM PASPŖŚUS TE HYENAT PRATHAMO VIDĀÑCAKĀRA" BRAHMETI.

Indeed therefore these gods, Agni, Vāyu, and Indra, are superior to all the other gods. Since they had the closest contact with It, and since they first knew that It was Brahman.

Due to this very cause these Agni, Vāyu and Indra alone are verily superior to all the others.

iva means eva, only. Verily superior is the meaning.

hi: because

nedistham: The Brahman that was near. pasprsuh: had seen.

1. The atah in the place at which it appears in the text of the commentary is not appropriate. Instead it has to be transferred to the beginning of the next sentence.

2. The subject is in the plural whereas the verb is in the singular, This unique usage is adopted perhaps to reveal that whilst all the three gods saw the Brahman, only one of them, Indra, knew him as the God from Uma, the other two and the rest having come to know It as such from Indra, and in National

Centre for the Arts

hi: and because

Prathamo vidāncakāra: first knew. The sense is they knew.

IV. 3. TASMĀD VĀ INDRO' TITARĀMIVĀNYĀN DĒVĀN SA HYENANNEDIŞTHAM PASPARŚA SA HYENAT PRATHAMO VIDĀÑCAKĀRA BRAHMETI.

Therefore indeed is Indra superior to other gods because he knew Brahman that was near and because he was the first to know that to be the Brahman.

Because among Agni, Vāyu and Indra, Indra saw the Brahman that was near, before all others, (and) he learnt through Pārvati's lips that it was Brahman, he is superior to all.

IV. 4. TASYAISA ĀDEŚO YADETAD VIDYUTO VYADYUTADĀ ITĪNNYAMĪMIŞADĀ ITYADHIDAIVATAM.

This is the instruction regarding It "(Just as) the lightning flashes forth and disappears". Here ends the (instruction) having reference to elements (Adhidaivatam).

Tasya: of It. The Brahman which was known and which became immediately invisible,

yesa ādešah: this instruction regarding an analogous object is the meaning.

Yad etad: just as the flash of lightning is momentary, even so (is This), is the meaning.

 $\overline{A}$ : indicates well-knownness.

Another analogous object is mentioned.

Innyamimişadā: here also the word  $\bar{a}$  is (to be interpreted) as before.

The word 'it' hints at the additional analogous object.

1. Adhibhautikam means that which refers to bhutas, spirits etc.

Adhyātnikam means that which is referable to the body or organs of oneself. Adhidaivikam means that which refers to primary elements of their presiding devatas.

Yathā nyamīmiṣad: just as the veiling of light (of the lightning) (happens) in a moment, even so the Brahman gets veiled. This is the meaning.

The change of number in nyaminisad is permissible in the Veda. Just as lightnings get veiled is the meaning.

ity adhidaivatam: The meaning is that the instruction in respect of things similar to Brahman has been given by making reference to lightning that belongs to Ether and others which are non-self (anātmabhūta).

IV. 5. ATHĀDHYĀTMAM YAD ETAD GACCHATĪVA CA MANO NA CAITAD UPASMARATYABHĪKŅNAM SAÑKALPAH.

Then an example from the body: just as the mind approaches this (Brahman) as it were and still the mind (sankalpah) does not remember it long.

athadhyatmam: an example that is available in one's body is then told is the meaning.

Yad etad: that Brahman the mind approaches as it were. The meaning is "just as the movement of the mind in respect of Brahman." (To explain) As the experience by the mind of the Brahman is unenduring, even so is the apprehension of the Yaksa, the Brahman. This is the meaning.

(The teacher) shows that the experience of Brahman by the mind is momentary alone and not enduring.

Nacaitad.....sañkalþah: Not indeed the sañkalþa, a variety of concentration (of mind) born of the mind

Abhiksnam: long

etat : Brahman

Upasmarati: remembers, experiences is the meaning.

Just as the experience by the mind of the Brahman is not enduring, even so the manifestation by the Yakşa of Itself is not lasting. Here through the mention of the example, it has been shown that continuous meditation (on Brahman) is impossible.

I. This sentence in the text has been changed as it really precedes the successful Clause.

VI. 6. TADDHA TADVANAM NAMA TADVANAM ITYUPASITAVYAM.
SA YA ETAD EVAM VEDABHI HAINAM SARVANI BHUTANI
SAMVANCHANTI.

That (Brahman) is  $Vana^1$  by name. One should meditate upon It as Vana. He who knows this thus, him all beings fully seek.

Tad tad vanam: That Brahman possessing such greatness is of the name of Vana because of Its being Vananiya desireable, covetable. Therefore that Brahman should be meditated upon as Vana. This is the meaning.

The teacher then teaches the fruit of the meditation (of It) as Vana. The meaning is that he (meditator) is desired by all'

IV, 7. UPANIŞADAM BHO BRÜHITI. UKTĀ TA UPANIŞAD. BRĀHMĪM VĀVA TA UPANIŞADAM ABRŪMETI.

(The pupil) then asked "Please teach me the Upanisad." (Teacher) replies: "We have taught you the Upanisad. Verily the Upanisad that relates to Brahman."

Whilst the fact remains that one attains strength through the Self (Brahman), on the pupil having asked "Please teach me the Upanisad which declares the means of attaining God's grace which causes the attainment of Brahman," the other (namely teacher) says "We have taught you the Upanisad that relates to Brahman,"

- I. Śankara: Tadvanam: tasya vanam tad-vanam. Atas tadvanam nāma prakhyātam Brahma.
- 2. IV. 7. Brāhmīm is interpreted in Sankara's Vākya-bhāsya to mean the Upanisad that belongs to the Brahman caste. Adkunā brāhmin vava te tubhyam brahmano brāhmanajāteh Upanisadam abrūma vaksyāmah itvarthah.

In his Pada-bhāṣya he says that tapas, karma, etc., are not in any way required by the Upaniṣad already taught as helpful to the knowledge so far instructed, as he finds that the Upaniṣadic instruction concludes here alone in nanu nāvadhāraṇam idam yato 'nyadvaktavyamityāha. Tas, ai tapo dama ityādi. satyam vaktavyam ucyata ācāryena, na tūktopanis, chaṣatayā tatsa akāri-sādhanāntarābhiprāyena vā. Kimtu brahr avidyāprāp 'yupāyā' bhiprīyena.

We have already taught you the important Upanisad that instructs you about Brahman. Therefore the important Upanisad has already been taught.

If you wish to hear the Upanisad concerning the subsidiaries (to the Brahma-vidyā), I shall teach you. This is the idea.

IV. 8. TASYAI TAPO DAMAH KARMA CA PRATISTHA VEDAH SARVANGANI SATYAM AYATANAM.

Austerity, Continence, and Action are the means for getting established (in Brahman). Vedas, (and) all its subsidiaries, (and) truth, are Its abode.

tasyai tapo damah karma ca: The means of the Upanisad already described are tapas which means the emaciation of the body, the restraint of the organs and the performance of actions (such as Agnihotra etc.), (nityanaimittika).

pratistha: means of getting the Brahman's knowledge called Upanisad established.

Vedāh: The Vedas with their six subsidiaries and truthspeaking are the cause of birth of Brāhmic knowledge. This is the meaning.

IV, 9. YO VĀ ETĀM VEDĀPAHATYA PĀPMĀNAM ANANTE SVARGE LOKE JVEYE PRATITIŞTHATI PRATITIŞTHATI.

Whoever knows this (Upanisad), shorn of his sins, establishes himself in the Svarga world, infinite and transcendent.

Etām: He who knows this Brahman-knowledge with the pratisthā (means) and āyatana (abode) described already, shaking off all his sins gets established in the svarga-world that is, the Vaikuntha world, the most transcendent, beyond the limitations of time. This is the meaning.

Scargaloka: The term 'svargaloka' means the world of Bhagavan on account of comention with the words 'Infinite' and 'most transoundent.'

ndira Gandhi Nation

- Lis

"Let that Ramanaja, the great Muni, the munificent, the wind to the cotton of mere debators who frequent the paths of Vamagama, the wrong scriptures, who brought into being the nectar of Bhasya out of love for the welfare of the gods on earth, bless my work."

IGNCA RAR

