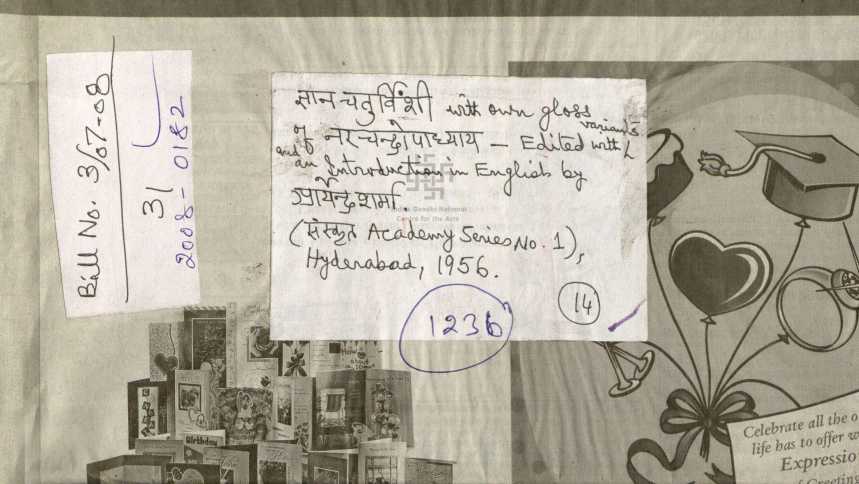
# ITC. Working for you. Working for India. The Expressions way.



## JÑĀNACATURVIMŚĪ OF NARACANDROPĀDHYĀYA



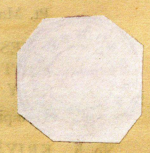
## ज्ञानचतुर्विंशी

उस्मानियाविश्वविद्यालयसंस्कृतविभागाध्यक्षेण

डा० आर्येन्द्रशर्मणा सम्पादिता



हैंद्राबाद्नगरे उस्मानियाविश्वविद्यालयस्थ-संस्कृतपरिषदा प्रकाशिता



प्रथमं संस्करणम् सन् १९५६

#### SANSKRIT ACADEMY SERIES

General Editor

Dr. ARYENDRA SHARMA M.A., D. Phil., Professor of Sanskrit, Osmania University, and Director of the Sanskrit Academy.

#### **PUBLISHED**

- No. 1. JÑĀNACATURVIMŚĪ of Naracandropādhyāya (An early work on Astronomy Astrology, published for the first time)

  Edited by Dr. Aryendra Sharma
- No. 2. PAŅŅITARĀJA-KĀVYA-SANGRAHA
  (Collected poetical works of Paṇḍitarāja Jagannātha)
  Edited by Dr. Aryendra Sharma

#### IN PRESS

- No. 3. SAMSKRTA-KAVI-JIVITAM
  (Lives of Sanskrit Poets & Authors, in Sanskrit)
  by
  Pt. Malladi Suryanarayana Shastri
- No. 4. A DESCRIPTIVE CATALOGUE OF SANS-KRIT MSS. IN THE OSMANIA UNIVER-SITY LIBRARY, Vol. I, (Vedic Literature). Compiled by K. Sitaramaiya, M.A.
- No. 5. KRIYĀSVARALAKṢAṇAM=YOHI-BHĀṢYAM (A treatise on Vedic Accent, published for the first time).

  Edited by Dr. Aryendra Sharma and
  K. Sitaramaiya.

## JÑĀNACATURVIMSĪ OF NARACANDROPĀDHYĀYA



Edited by

Dr. Aryendra Sharma

THE SANSKRIT ACADEMY,
OSMANIA UNIVERSITY,
Hyderabad-Deggan.

DATA ENTERED
Date 28 | 06 | 08

133.5 UPA

All copyrights reserved.

First Edition 1956.

Indire Gendhi National Centre for the Arts



#### FOREWORD

I am glad to introduce to Sanskritists this first publication of the Sanskrit Academy, Osmania University. Those devoted to Astronomical-Astrological studies will find here quite a few data of historical interest, since the work happens to be not only rare and unpublished but also fairly old as far as Astrological literature in Sanskrit is concerned. The treatise is brief, but precise, and contains material which appears to have been drawn upon by later writers on the subject. Its value is to be guaged from this point of view, rather than from an enquiry into its intrinsic merit, which certainly is not negligible.

The Sanskrit Academy was inaugurated by Shri K. M. Munshi, Governor of Uttar Pradesh, in January, 1954. is an institution run jointly by the Osmania University and the Government of Hyderabad. The University possesses a fairly large collection of Sanskrit manuscripts, many of them rare and unpublished; and the Academy has undertaken to publish as many of these as possible, besides other useful works relating to Sanskrit. The second publication of the Academy, which is expected to be out early in 1957, will be a one-volume 'Sangraha' of Panditaraja Jagannatha's poetical works (some of them unpublished so far). more works, Kriyāsvaralaksanam, (or Yohi-Bhāsya, a work on Vedic Accent), Samskrta-Kavi-Jīvitam (a work on History of Sanskrit Literature in Sanskrit) and the First Volume of the Descriptive Catalogue of Sanskrit Manuscripts in the Osmania University Library, I am given to understand, are also ready for press.

I have every hope that the Sanskrit Academy will be in a position to extend the scope of its activities and serve the cause of Sanskrit learning. With the all-round re-awakening of interest in Sanskrit, both on behalf of the Indian people and the State and the Central Governments, an institution like the Sanskrit Academy should find no difficulty in making a steady progress.

> B. RAMAKRISHNA RAO, (Chief Minister, Hyderabad) President, Sanskrit Academy.

#### INTRODUCTION

The present work has been edited on the basis of a single manuscript contained in the collection of the Osmania University Library.

The manuscript is on paper and consists of a single folio (two pages) containing both the Text and the Commentary. A margin of one inch is left on either side of the Text which is bounded by thick red lines, while a margin of nearly 3 inch is left above and below the Text without any lines. The Commentary is written in the marginal space on all the four sides, in the order—top, right, left, bottom. The characters of the Text are bigger in size than those of the Commentary. The script is Jaina Devanāgarī. The v Mātrā is usually indicated by a vertical stroke before the consonant to which it is attached, while the ओ Mātrā is represented by a vertical stroke after the consonant as well as before it. Only rarely, the two Mātrās are written as in the modern Devanāgari. ऐ and औ are indicated by a slanting stroke above the consonant in addition to the v and ओ Mātrās. The following characters have forms that differ considerably from the modern Devanagari script: उ, ओ, च्छ, ज्झ, झ, थ and भ.

The Text consists of 24 verses written in 22 horizontal lines, each nearly 8 inches long and fully written out. All the verses, except Nos. 22 (Sragdharā) and 24 (Sārdūlavikrīdita), are in the Anustubh metre. The first verse is introductory, the last but one praises Astrology and the last one speaks of the author and his Gurus. The remaining twentyone verses deal with sixteen different topics, the first four and the last one relating to Astronomical calculations and the rest to Astrology. The topics are specified after the verses dealing with them. (In the Text as edited, the names of the topics have been placed before the relevant verses).

The Commentary consists of 15 eight-inch lines, and 112 one-inch lines, all horizontal. The script of the Commentary appears to be younger than that of the Text. Both the shape of the characters and the wider use of superscribed  $\mathbf{v}$  and  $\mathbf{v}$  Mātrās testify to this.

Both the Text and the Commentary are corrected in several places and omissions filled in, apparently by a later hand. This has been done by writing between the lines, by erasure, by covering the letters with some pigment, or by putting dots and small horizontal strokes on the letters to be omitted (Vide Pandey, Indian Paleography, p. 109).

The Avagraha sign s, denoting an elided अ, is usually omitted by both the Text and the Commentary. Words denoting numbers are immediately followed by the corresponding figures, especially where such words are periphrastic (e.g. दन्त ३२, अकर ५२, अर्क १२ etc.).

The lines are meticulously straight and the execution neat and beautiful. The pen used must have been fine, particularly in the case of the Commentary, which is written in very small characters. The space between the lines is very regular. The ink is black and enduring. The paper used is thin and soft. A space of one inch square is left blank in the middle of each page and there is a red spot in the middle of the space on page 2.

The Text begins with the sign 'Bhale' in one of the many shapes used in Jaina Manuscripts. (See A Descriptive Catalogue of MSS. in the Bhandarkar Oriental Research Institute, Vol. XVII, Part 2, Appendix II, p. 12). The Text runs continuous ignoring the vacant space in the middle of the page. The pause at the end of a verse is indicated by two vertical strokes, and pauses at the end of each foot of a verse are indicated by a single vertical stroke. The verses are numbered both in the Text and the Commentary. But there are no vertical strokes after the verse numbers. In the Commentary, pauses at the end of sentences are indicated by single vertical strokes. Commentary of each verse begins with its first two or three letters followed by an oval (zero).

The above-mentioned Descriptive Catalogue Part 3, contains on page 510 the photostat copy of a page of a manuscript which is dated Samvat 1333 r A.D. 1277. A comparison of the characters of this manuscript with those of our manuscript indicates that the latter is at least as old as, if not older than, the former. The Jñānacaturviṁśī manuscript, therefore, must have been written around 1250 A.D., which makes

it contemporaneous with the author. (See Note on the Author). The manuscript is neither dated nor mentions the name of the scribe, and it is not impossible that it was written either by the author himself, or by one of his pupils. The Commentary is perhaps a few decades younger. The name of the commentator is not known, but he explains the somewhat terse text with a facility that would point to his being a younger contemporary of the author.

The characters of our manuscript, to a large extent, correspond to those of Plate XXVII of Sri Gaurishankar Hirachand Ojha's Prācīna Bhāratīya Lipimālā. From the earliest times down to the 16th Century, Jaina authors and scribes usually adopted, with chronological variations, this particular script, the 'Jaina Devanāgarī.' The non-Jaina works belonging to this period are written in a script which is closer to the modern Devanāgarī.

#### THE AUTHOR

The colophon of the Jñānacaturvimśī ascribes the work to Naracandropādhyāya,¹ while the last verse (No. 24) refers to the author, without mentioning his name, as the spiritual descendant of a Guru bearing the same name as an earlier Guru who was called Simhasūri and who was a pontiff of the Kāsadraha Gaccha.²

### 1. इति श्रीनरचन्द्रोपाध्यायविरचिता ज्ञानचतुर्विशी।

2. See the Text, p. 8. No information is available regarding this Gaccha; nor does it find a place in the traditional lists of Gacchas. (See, for example, Bühler, Indian Sect of Jainas, pp. 78-80). The words जालिहर and कासहर occurring in the Padmaprabhacaritra of Deva Sūri may be names of Gacchas. (See A Descriptive Catalogue of MSS. in Jaina Bhandars at Pattan = Gaikwad Oriental Series LXXVI, Vol. I, p. 211). Is कासहह the same as कासहर ? Or, is कासहह a metathesis for कासहर which is the name of a place? (Cf. हर्षपुरीय गच्छ, and see Jainapustakapraśastisaṅgraha, Vol. I. p. 77).

The author of the Kathāratnākara³ calls himself Naracandra Sūri and gives his spiritual lineage as follows:—

Maladhāri Abhayadeva (of Harṣapurīya Gaccha)

Hema Sūri

Vijayasimha

Śrīcandra Sūri

Municandra Sūri

Devānanda and Yaśobhadra Sūri

Devaprabha Sūri

A later Jaina Author, Rājašekhara (different from the author of the Kāvyamīmāmsā), in verse 14 of the Prašasti

Naracandra Sūri

3. See A Descriptive Catalogue of MSS. in the Jain Bhandars at Pattan = Gaekwad's Oriental Series, No. LXXVI, Vol. I, p. 14. The relevant verses are as follows:—

गच्छे हर्षपुरीयनामिन मुनिप्रष्ठः प्रतिष्ठास्पदं प्रस्यातो मलधारिरित्यमलधीनिःसङ्गचूडामिणः । संजज्ञेऽभयदेवसूरिरवनीपालाच्यंपादाम्बुजो येनामारिरकारि जन्तुविततेः सिद्धेशदेशाविधः ॥

स्वर्णाण्डाचितजैनवेश्मशिखरः श्रीहेमसूरिस्ततः सिहोऽस्माद् विजयादिमो मुनिपतिः श्रीचन्द्रसूरिस्ततः। सूरिः श्रीमुनिचन्द्र इत्यभिधया चारित्रपात्रं ततो देवानन्दमुनीश्वरोऽप्यथ यशोभद्राख्यसूरिस्ततः॥

श्रीदेवप्रभस्रिरित्यथ गुरुस्त्रैवे (वि) द्यरत्नाकरः
सूरिः श्रीनरचन्द्र इत्यभिषया तस्यापि शिष्याग्रणीः ।
एतैर्नूतचगुम्फमात्रघटनासम्बन्धबन्धूकृतै—
देवीं वाचमलञ्चकार सुकथारत्नैश्चरत्नैरयम् ॥

इति श्रीमलघारिशिष्यनरचन्द्राचार्यविरचिते कथारत्नसागरे अगडदत्तकुमारचरितं नाम पञ्चदशस्तरङ्गः।।

to his Nyāyakandalīpañjikā, gives his own spiritual genealogy as follows<sup>4</sup>:—

Jayasimha Sūri
Maladhāri Abhayadeva Sūri
Hemacandra Sūri
Śrīcandra and Vibudhacandra
Municandra
Devaprabha
Naracandra
Narendraprabha
Padmadeva
Śrītilaka
Rājaśekhara

This is obviously the same list as that of the Kathāratnākara, except that it adds the name of Abhayadeva's Guru and omits those of Vijayasimha, Devānanda and Yaśobhadra. Putting the two lists together, we arrive at the following genealogy of Naracandra:

Jayasimha Sūri

Maladhāri Abhayadeva

Hema (- candra ) Sūri

Vijayasimha

Śrīcandra (and Vibudhacandra) Sūri

Municandra

Devānanda and Yasobhadra Sūri

Devaprabha Sūri

Naracandra Sūri

<sup>4.</sup> See Peterson, Reports III, p. 272, and A Descriptive Catalogue of Samskrta and Prākrta MSS. in B.B.R.A.S., No. 311, 1634 and 1748.

<sup>5.</sup> To be distinguished from the famous Hemacandra of Kumārapāla's Court.

This would seem to accord with what Naracandra says in the Iñanacaturvimsi, namely that he is the spiritual descendant of a Guru, Simha Sūri, whose lineage goes back to an earlier Guru bearing the same name. For, 'Simha-Sūri 'is, in all probability, short for 'Jayasimha Sūri 'and 'Vijayasimha Sūri' of the consolidated list. According to the Jñānacaturvimśī, the first Simha Sūri, the Guru of Abhayadeva, was the pontiff of Kāsadraha Gaccha; while according to the Katharatnakara, Abhayadeva belonged to the Harsapuriya Gaccha. This would lead one to conclude that Kāsadraha' and 'Harsapurīya' are the names of the same Gaccha. Beginning with Abhayadeva, Harsapuriya Gaccha came to be known also as the Maladhari Gaccha. ' Maladhāri ' was, in fact, a personal designation of Abhayadeva, as indicated in the Kathāratnākara6, and as clearly stated in the Praśasti of Rājaśekhara, which says that the designation of 'Maladhāri' was conferred upon Abhayadeva by King Karna of Gujarat7. The designation was later extended to the Gaccha over which Abhayadeva presided, so that all the subsequent Gurus of the line came to be designated 'Maladhāri.' In the Prākṛta-prabodha8, Naracandra speaks of himself as the disciple of 'Maladhāri,' where the term must refer to Devaprabha, or, perhaps, to Devananda of the consolidated list (see above).

Jaina tradition knows of several Abhayadevas<sup>9</sup>. But we are here not concerned with their identification. It is enough to note that the Kathāratnākara and Rājaśekhara's Praśasti are speaking of the same Maladhāri Abhayadeva. His date is easy to ascertain, since, as mentioned in the Praśasti, he was a contemporary of King Karṇa of Gujarat, who is known to have ruled at Anahillavāḍa Paṭṭan from

गच्छे हर्षपुरीयनामिन . . . . . प्रख्यातो मलधारिरिति . . . . . ।

<sup>7.</sup> See also Kāvyānuśāsana, edited by R. C. Parikh, Vol. II, Pt. I, p. CLXI, and New Cat. Cat. Vol. I. p. 208.

<sup>8.</sup> इति श्रीमलधारिशिष्य पं जनरचन्द्रविरचिते प्राकृतप्रबोधे चतुर्थः पादः समाप्तः। See Gaekwad's Oriental Series LXXVI, Vol.I, p. 88.

<sup>9.</sup> See, for instance, New Cat. Cat. Vol. I, pp. 206 and 209; Jainastotrasandoha, Intro., p. 21, etc.

1063 to 1093 A.D.<sup>10</sup> Abhayadeva's disciple Hemacandra (different from the famous Hemacandra), was similarly a contemporary of Karna's son, King Jayasimha<sup>11</sup>. Consequently, Naracandra, who is the fourth (according to the Praśasti), or the sixth (according to the Kathāratnākara), Guru after Hemacandra, must have lived some time during the 13th century. This tallies with the fact that Naracandra is known to have got a work written by Guṇavallabha in Samvat 1271=1215 A.D.<sup>12</sup> Several Praśastis written by Naracandra are preserved in the Girnar Inscription of Vastupāla, which is dated Samvat 1288=1232 A.D.<sup>13</sup> There is thus sufficient evidence to fix Naracandra's date as the first half of the thirteenth century.

The following works are ascribed to Naracandra:—

|  | Anargharāghava- | New     | Cat. | Cat., | Vol. I, |
|--|-----------------|---------|------|-------|---------|
|  | vyākhyā         | p. 146. |      |       |         |

2. Prākrtaprabodha .. Cat. Cat., Pt. I, p. 360.

3. Jyautiṣa-sāra or

Jyōtiḥsāra or

Nāracandra or

Nāracandrajyautiṣa

Nāracandrajyautiṣa

Descriptive Catalogue of

MSS. in B.B.R.A.S.,

No. 311;

Descriptive Catalogue of

MSS. in I.O.L. Nos.

6345-6.

4. Nyāyakandalīṭippaṇa. Jainastotrasandoha, Intro. p. 54.

5. Bhuvanadīpaka ... Cat. of MSS. in C.P. & Berar, No. 3697; Cat. Cat., Pt. I, p. 413.

<sup>10.</sup> See K. M. Munshi, The Glory that was Gujarat, p. 157, and R. C. Parikh, Kāvyānuśāsana, Vol. I, Pt. I, p. CL.

<sup>11.</sup> See A Descriptive Catalogue of Samskrta and Prākrta MSS. in B.B.R.A.S., No. 1388.

<sup>12.</sup> Ibid., No. 311.

<sup>13.</sup> See M. Krishnamacharya, A History of Classical Sanskrit Literature, p. 203.

- 6. Jyautisasārasangraha ... Cat. of MSS. in C.P. & Berar, Nos. 7273, 74; Cat. of Limbdi MSS., Nos. 1069-70.
- 7. Naracandrapaddhati . Cat. Cat., Pt. I, p. 287;
  or Nāracandratippana
  348; Cat. of Limbdi
  MSS., No. 1387.
- 8. Kathāratnākara or . A Descriptive Cat. of MSS. in the Jain Bhandar, at Pattan,
- Vol. I, p. 14.

  9. Caturvimśatijinastōtra

  Vol. I, p. 14.

  Jainagranthāvalī,
  p. 278.
- 10. Janmāmbhodhi .. Jainagranthāvalī, p. 347.
- 11. Sarvajinasādhāraņa- . . Jainastotrasandoha, stava Pt. 1, p. 20.
- 12. Jñānacaturvimśi

It is possible that all these works are not by one and the same Naracandra<sup>14</sup>, although definite evidence favouring such an assumption is lacking. It is true that the several works listed above do not mention the name of the author in an identical form: the Jñānacaturvimśī calls him 'Naracandropādhyāya,' the Prākṛtaprabodha and the Jyautiṣasāra call him 'Paṇḍita Naracandra,' while the Kathāratnākara gives his name as 'Naracandra Sūri.' But this does not necessarily mean that the three works are referring to three different Naracandras. 'Upādhyāya' is more or less synonymous with 'Paṇḍita', or it may be the author's surname. As for the designation 'Sūri' mentioned in the Kathāratnākara, it is legitimate to presume that Naracandra began to be called 'Sūri' only after he took Orders.

In the Jyautisasāra, Naracandra gives the name of his Guru as 'Devānanda, 15 in the Kathāratnākara as 'Devaprabha,'

<sup>14.</sup> See Jainastotrasandoha, Intro., pp. 54-55.

<sup>15.</sup> देवानन्दमुनीश्वरपदपङ्कजसेवनैकषट्चरणः । ज्योतिःशास्त्रमकार्षीन्नरचन्द्रास्यः सुधीप्रवरः ।।

and in the Prākṛtaprabodha as 'Maladhāri.' The last reference raises no problem, since both Devānanda and Devaprabha belonged to the Maladhāri Gaccha, as is clear from the consolidated list given above. But even the divergent references of the other two works can be easily reconciled. Naracandra may have studied under Devānanda, but not succeeded him as a pontiff. Devaprabha was probably his senior contemporary and superceded him as the pontiff of the Gaccha. Naracandra may have been made the pontiff after Devaprabha who thus would be his lineal Guru, while Devānanda would be his Vidyā-Guru.

on the or the A advertised at the second of the set

ARYENDRA SHARMA and K. SITARAMAIYA (MSS. Library, Osmania University).

The state of the second And the second s · in the Test was a series of the

- is Remainmented an entire decided and in the contract of vilenciansco decessis probeneiment sisminim commit ni reciphentically, in the presentage word or words.
- (ii) Square brackets are read for denoting a letter or a symbol emitted by the series.

## श्रीनरचन्द्रोपाध्यायविरचिता । अस्य स्वर्भाव

का का का जान चतुर्विशी ।

Less whose explanation of "Polyton importately follows, but which the Counternay Chilis to quote.

- iii Square brockets denote a letter or a symbol omitted by the sector, or misting otherwise,
- To somil add at refer transment and the lines of the cave, which are numbered on the right margin.

The second of the second of the second 

#### (a) In the Text-

- (i) Round brackets are used for denoting a number in figures, which is mentioned in the text, occasionally periphrastically, in the preceding word or words.
- (ii) Square brackets are used for denoting a letter or a symbol omitted by the scribe.

#### (b) In the Commentary—

- (i) Round brackets denote a word or words of the Text, whose explanation or synonym immediately follows, but which the Commentary omits to quote.
- (ii) Square brackets denote a letter or a symbol omitted by the scribe, or missing otherwise.
- (c) Numbers before foot-notes refer to the lines of the page, which are numbered on the right margin.

## ज्ञानचतुर्विंशी

श्रीवीराय जिनेशाय नत्वातिशयशालिने ॥ ज्योतिर्व्याप (?) कृते कुर्वे चतुर्विशतिकामिमाम् ॥१॥

### (अ) संक्रान्तितह्नियोः प्रमाणम्

पर्लरजात् त्रिद्वचेकैकद्वित्रिभिः प्रत्यहं क्रमात् ॥ बन्ता (३२) क्षरा (५२) क्कं (१२) स्व (१२) द्वींषु (५२) दन्तै (३२)-र्वणैंरधो झवात् ॥२॥ 4

१५

आषट्कं कर्कतो रात्रेः कुरु वृद्धि त्रुटि दिवः ॥ मृगाद् द्युवृद्धि राज्यौन्यं तुलाजौ खित्र(३०)नाडिकौ ॥३॥ (युग्मम्)

पलै[:] ।। (अजात्) मेषसंक्रान्तिदिनात् त्रिभिः पलै[:] (दन्तैर्वर्णैः) १० द्वाित्रश्चदक्षरैदिनवृद्धिः प्रत्यहं, रात्रिहानिरित्यनुक्रमतः सर्वसंक्रान्तिषु स्वयमभ्यूह्यं, मेषात्ककं यावत् । ततश्च रात्रिवृद्धिः] दिनत्रुटिर्मेकरं यावत् । ततो दिनवृद्धिः] रात्रित्रुटिर्मेषं यावत् ।।२।।

आष ।। (तुलाजौ) मेषतुले संक्रान्ती (खित्रनाडिके) त्रिशद्घटिके ३ [०]। प्राक्षाक्षरयुक्तिस्तु षट्कं यावत् आनुलोम्येनापरषट्के तु प्रातिलोम्येन ॥३॥

#### (आ) चटितशेषविनानयनम्

अच्टाङकेन्दौ (१९८) षड्गुणितमध्यपादोज्झिते पदैः ॥ मध्योनैः सर्त्तुद्विगुणैह्वं ते लब्धं घटीमितिः ॥४॥

अष्टा० ॥ (अष्टाङकेन्दौ) अष्टनवित्रिते षड्गुणितैर्मध्यपादै (रुण्झिते) रिहते कृते, (पदैः) शरीरच्छायापादै (र्मध्योनै) मध्यपादरिहतैः, (सर्नुद्विगुणैः) २० षट्क्षेपे द्विगुणितैः (हृते) भागमाहरेत् । लब्धं घटचो भवन्ति । पूर्वीह्णे चिटताः अपराह्णे शेषास्च । शेषराशेः षष्टिगुणितस्य प्रस्तुतेनैव भागहारे लब्धं पलानि ।

३. व्याप- = व्यापन-? ४. संक्रान्ति० इत्यादि तृतीयश्लोकानन्तरम् । ६. दंताम्न२ऽक्ष० इति पाठः? १०. पलै इति पाठः । १२. रात्रिवृद्धिदिन० इति पाठः । १३. दिनवृद्धिरात्रि० इति पाठः १४. त्रिशद्धिटिके३ इति पाठः । १६. चिटत० इत्यादि चतुर्थश्लोकानन्तरम् । १७. षट् गु० इति पाठः । १९. आष्टं इति पाठः ।

मध्यपादाश्चानेन श्लोकेन ज्ञेयाः—"त्रि (३) द्वचे (२) क (१) खे (०)- न्दु (१) नेत्रा (२) ग्नि (३) युगे (४) षु (५) षट् (६) शर (५) युगा[ः](४)। कमाच्चैत्रादिमासानां मध्यपादाः प्रकीर्तिताः" ॥१॥ [॥४॥]

#### (इ) लग्नानयनम्

4

20

20

पञ्चवेदे (४५) यामगुण्ये रविभुक्तदिनान्विते ॥ त्रिशद्भक्ते स्थितं यत्तल्लग्नं सूर्योदयक्षंतः ॥५॥

पञ्च ।। (पञ्चवेदाः) पञ्चचत्वारिंशत्, यावन्तः (यांमाः) प्रहरा-स्तावद्भिर्गुण्यते । संक्रान्तिदिनाद्रविभुक्तदिना[नि] (अन्विते) मध्ये क्षिप्यन्ते । विश्वता भागे (स्थितं) यदुपरि तिष्ठिति तल्लग्नं ; तदुद्गच्छज्ज्ञेयं, (सूर्योदयर्क्षतः) उदयलग्नाच्च गणनीयम् । यल्लब्धं तावल्लग्नान्युद्गतानि ॥५॥

#### (ई) होराद्यानयनम्

शेषे षष्टिहते भक्ते द्विशत्या लब्धमंशकः ॥ वर्गाद्युक्ताङकभक्ते[ऽ]त्र होरादिर्लभ्यते ततः ॥६॥ (युग्मम् ?)

शेषे - उपरितने (षष्टिहते) षष्टिगुणिते, द्विशत्या भक्ते, लब्धं (अंशकः)
नवांशः। तत्रैव (वर्गाद्युक्ताङ्कभक्ते) नवशत्या भागे लब्धं होराः। ६ शतैभगि १५
द्वेक्काणः। १५० भागे द्वादशांशः। ६० भागे त्रिशांशः। एतेषां स्था[पना] – ९००
हो०, ६०० द्वेक्का०, २०० नवा०, १५० द्वाद०, ६० त्रिशां० ॥६॥

#### (उ) प्रश्नाक्षराल्लग्नानयनम्

सूर्यारशुक्रज्ञेज्याकिचन्द्रेन्द्वीशान् कचादिगान् ॥ प्रश्नस्याद्याक्षराल्लग्नमोजादोजं समं समात् ॥७॥

(कचादिगान्) अकचटतपयशानां वर्गाणां क्रमेण (सूर्यारशुक्र०) इन्दु-रविमङगलशुक्रबुधगुरुशनिचन्द्राः स्वामिनो । यथा स्थापना- अ-चं[द्र], क-र[वि],

२. श्रायुगा इति पाठः । ४. लग्नानयनम् इति पञ्चमश्लोकानन्तरम् । ८. रिवभुक्त-दिना इति पाठः । ११. होरा० इत्यादि षष्ठश्लोकानन्तरम् । १५. वर्गः = १०० । १८. प्रश्ना० इत्यादि सप्तमश्लोकानन्तरम् । १९. - ज्या - इति त्रुटितम्, ज्ञे. कि० इत्येता-वन्मात्रं सुदर्शम् । अत्र पङ्कतौ, आरः = मङ्गलः, जः = बुधः, इज्यः = गुरुः, आकिः = शिनः । 'चन्द्रेन्दु ' इति पुनरुक्तिस्तु चिन्त्या । व्याख्यायामपि चन्द्रो द्विरुक्तः, प्रथमतो अवर्गाधिपश्चरमतः शवर्गाधिपश्च । अथ च व्याख्यायां मूलस्यानुपूर्वीमुपेक्ष्य प्रथमस्थाने 'इन्दुः' कथमाम्नात इति न ज्ञायते । २२. अचं । कर । चमं तबुटबुपवृयश । शचं । इति पाठः । च-म [ङ्गल], ट-शु[क], त-बु[ध], प-वृ[हस्पित], य-श[नि], श-च[न्द्र]। प्रश्नाद्यक्षरात् वर्गाधिपसक्तं लग्नं ज्ञेयम्। यथा जम्बीरिमिति प्रश्नः। आद्यक्षरं चवर्गीयं, तदिथपो भौमः। त्र्यक्षरं चौजं, तस्मात् भौमस्यौजं मेषं लग्नं ज्ञेयम्। तच्चेदुद्गच्छत्तदा तत एव पृच्छाकार्यं चिन्त्यं, नो चेत् उदयत एव तस्मात्कार्यं विचार्यम्। एवं (समात्) समप्रश्नाक्षरात्समं प्रश्नलग्नं ज्ञेयं, (ओजात्) विषमाच्च (ओजम्) विषमम्।।७।।

#### (ऊ) सर्वलग्नग्रहबलम्

पापः षट्त्र्यायगो भन्यः सर्वगस्तु शुभो ग्रहः ॥ सर्वो नेष्टो न्ययाष्टस्थन्नन्द्रश्चारौ तु चाङगपः ॥८॥

पाप[:]।। [पापग्रहः?](षट्त्र्यायगो) ष[ट्त्रि]-एकाद[शे] [भ?]वने भव्य:। (व्ययाष्टस्थः) द्वाद[शेऽ]ष्टमे च (सर्वो नेष्टः) सर्वे[ऽ]भव्याः, [च]न्द्रः १० (अरौ) षष्ठे[ऽ]पि। (अङगपः) लग्नपितस्तु चन्द्रवज् ज्ञेयः।।८॥

#### (ऋ) सर्वभावरीतिसर्वभावलग्नता

द्रेक्काणों[ऽ]श्रो[ऽ]थ यो लग्ने सर्वभावेषु स स्मृतः ॥ सर्वो भावो निजे स्थाने तनुस्त्वर्थादिकः क्रमात् ॥९॥

द्रेश। (लग्ने) उदयलग्ने यो द्रेष्काणों[ऽ]शो वा उदितः स्यात्, (सर्वे- १५ भावेषु) द्वितीयादिभावेष्विप स एव द्रेष्काणादिर्ग्राह्यः । तत्र यदि प्रथमस्तदा सर्वेत्र प्रथमः स ग्राह्यः । तत्र सौम्यग्रहावस्थानं दृष्टयादिना शुभम् । अन्यथा त्वशुभम् । (अर्थादिकः) द्रव्यभ्यात्रादिभावास्तत्तत्पृच्छामाश्रित्य (तनुः?) मूर्तिरूपा भवन्ति ॥९॥

#### (ए) प्रश्नप्रत्ययानां संज्ञा

२०

यस्य भावस्य पृच्छा स्यात् तत्पात् तद्गात् तदंशपात् ॥ रूपवर्णवयोजातिपुंस्त्रीधानुबलोद्यमाः ॥१०॥

२. आद्यक्षरं तवर्गीयम् (!) इति पाठः। ३. चोजम् इति पाठः। ६. सर्वलग्न० इत्यादि अष्टमश्लोकानन्तरम् । ९. व्याख्यायां प्रारम्भ एव त्रीणि चत्वारि वाक्षराणि त्रुटितानि । 'ष' इत्यतः परं द्वे अक्षरे, 'एकाद' इत्यतः परं च द्वे अक्षरे त्रुटिते । १०. 'द्वाद' इत्यतः परमेकमक्षरं त्रुटितम् । 'सर्वे भव्याः' इति पाठः। 'भव्याः' इत्यतः परमेकमक्षरं त्रुटितम् । १२. सर्वभाव० इत्यादि नवमश्लोकानन्तरम् । १७. ०स्थान-दृष्टचा० इति पाठः । १८. तत्।२ इति पाठः । १७-१९. पद्धकतीनामभिप्रायश्चिन्त्यः। २०. प्रश्नप्रत्य० इति एकादशश्लोकानन्तरम् ।

#### मैत्रीमध्यचरोध्वंस्वग्रामदक्षिणदूरताः ॥ रसाकारशुभस्वोच्चस्थानांशकदिवाकरम् ॥११॥ (युग्मम्)

पृच्छालग्ने (यस्य भावस्य पृच्छा स्यात् ) मूर्तिद्रव्यभात्रादिपृच्छायां (तत्पात्) तस्य भवनस्य स्वामिनो, भुवनदीपकाभित्रायेण, रूपवर्णवयोजाति-पुंस्त्वस्त्रीत्वधातुत्वबलोद्यमाः । मैत्रीमध्यचरत्वोध्वत्वस्वग्रामदक्षिणदूरता रसाकार-शुभस्वोच्चत्वस्थानांशकदिवाकराः सप्रतिपक्षा यथासंभवं विचार्याः । यथा, को [ऽ]र्थः? यादुक् तत्पते रूपवर्णवयोजातिपुंस्त्वादि तादुक् तस्य भावस्यापि वाच्यम् । एवं (तद्गात् तदंशपात्) तद्गतग्रहतदीयोदितनवांशस्वामिभ्यामिति ॥१०॥ ॥११॥

4

20

#### (ऐ) प्रश्नयोगः

मित्रस्वर्क्ष-त्रिकोणोच्च-सद्वर्गेक्षा-युतान्तरे ॥ युवोदिताश्च पुष्टाः स्युः सेन्दुकार्याङ्गभांशपाः ॥१२॥ मिथो मिथो गृहं स्वं स्वं यदीक्षन्ते मिथो मिथः ॥ कार्ये[5] इसे वा सिथो भे स्यः स्वे स्वे[5] मी यान्ति सिद्धये ॥१३॥ (युग्मम्)

(मित्रस्वक्षें) मित्रस्वयोर्भवने, त्रिकोणोच्चे स्थिताः, (सद्वर्गे) सौम्यषड्वर्गे स्थिताः, (ईक्षा-?) सौम्येक्षिताः, (युताः) सौम्ययुताः, (अन्तरे?) सौम्यग्रहासन्नाः, (युवोदिताः) युवत्वावस्था उदिता दृश्यमाना दीप्ताश्च (सेन्द्रकार्याङ्गभांशपाः) इन्दुकार्यस्वामि-मूर्तिस्वामि-नवांशस्वामिनो (पृष्टाः स्युः) बलिनो भवन्ति । यथा, यद्येते (स्वं स्वं गृहम्) स्वस्वभवनानि (ईक्षन्ते) पश्यन्ति, (मिथो मिथः) अन्योन्यस्य भवनानि च पश्यन्ति, (कार्येऽङ्गगे वा) कार्यस्वामि-मूर्तिस्वामिनौ (मिथो भे) चान्योन्य-20 भवने स्वे स्वे भवने[ऽ]वस्थितौ, तदा बलिनो ग्रहाः (सिद्धये यान्ति) कार्यसिद्धये भवन्ति। अर्कादीनां त्रिकोणानि, "सिंह (१) वृषा (२) ऽज (३) प्रमदा (४) कार्मुक-भ (५) त्तौलि (६) कुम्भवराः (७) " [इति ]। "जीर्णः शुक्र" इत्यादियुक्त्या वृद्धत्वबालत्वे च परिहृत्य युवत्वं ज्ञेयम् ॥१२॥१३॥

१. चरोर्द्धं इति पाठः। ५. ० मध्यत्वरत्वोर्द्धत्व इति पाठः। ६. यथा इति व्यर्थम्। ७. याद्ग् इति पाठः, तादग् इति पाठः । ९. प्रश्नयोगः इति त्रयोदशश्लोकानन्तरम् । १०. सद्वर्गेक्षायुतान्तरे इति मूलपाठिश्चन्त्य इव प्रतिभाति । तथापि व्याख्यामनुसृत्य, 'सद्वर्गे स्थिताः, सद्वर्गेक्षासिहताः, सद्वर्गयुताः, सद्वर्गान्तरे वर्तमानाश्च ' इति यथाकथंचिद व्याकियताम् । १५. ०षट्वर्गे इति पाठः । १७. युवत्व (व)स्था इति पाठः । २२. वृषा २ जन्न ३ प्रमदा० इति पाठः । अत्र, अजः = मेषः, प्रमदा = कन्या, कार्मकभृत् = धन्-(धन)राशिः, तौलिः = तुला, कुम्भधरः = कुम्भराशिः। ततश्च, सूर्यं-चन्द्र-मङगल-बुध-गुरु-शुक्र-शनिग्रहाणां त्रिकोणानि यथाकमं सिंह-वृष-मेष-कन्या-धन-तुला-कुम्भेषु ज्ञेयानि ।

#### (ओ) गमागम-लाभालाभ-मृत्युजीवित-दुःखसुख-रहणशकुनज्ञानम्

चरादिलग्ने पुष्टेऽङ्गयुक्त्याष्टाङ्गनिमित्तता ॥ विश्रामाः शकुना लग्नादास्तं कथ्या ग्रहोपमाः ॥१४॥

चराः। पृच्छको वदति, चरलग्ने पुष्टे (अङ्गयुक्त्या)मूर्ते गमागमचिन्ता वाच्या। लाभभवने पुष्टे पुष्टत्वादिभाविते मृत्युजीवितचिन्ता, लग्नात् सप्तमचतुर्थयोर्व-लाबले सुखदुःखचिन्ता। लग्नात् (आस्तं)सप्तमलग्नाविध (ग्रहोपमाः) यावन्तो ग्रहा-स्तावन्त आगच्छतः पृच्छकस्य शकुना विश्रामा वा वाच्याः ॥१४॥

#### (औ) पतितादिज्ञानम्

20

वस्तुतत्स्थानचौरेशा ज्ञेयाः स्वाष्टास्तलग्नपैः ॥ मध्यभे दम्पतौ मध्येधाम बाह्ये तु बाह्यभे ॥ १५ ॥

वस्तु०।। (स्वपेन) धनभवनस्वामिस्वरूपाद्यनुमानेन (वस्तु) गतवस्तु-रूपादि वाच्यम्। (अष्टपेन) अष्टमभवनस्वाम्यनुमानेन (तत्स्थानं) गतवस्तुस्थानं वाच्यम्। (अस्तपेन) सप्तमभवनस्वाम्यनुमानेन चौरो वाच्यः। (लग्नपेन) लग्न-स्वाम्यनुमानेन (ईशः) वस्तुस्वामी वाच्यः। (दम्पतौ?) दशमभवनस्वामिनि (मध्यभे) दशमे वर्तमाने (मध्येधाम) गृहमध्य एव ग[त]वस्तुचौरौ जेयौ। (बाह्यभे) ततो[ऽ]-न्यत्र तस्मिन् (बाह्य) गृहाद्वाह्य एव वस्तुचौरौ बाच्यौ।। १५।।

#### (क) पुत्रपुत्रीज्ञानम्

ओने वक्रेन्दुजीवेषु पुत्रो ध्यङ्गोशयोश्च सः ॥ समे पुत्रयेषु पुंभावे पुंग्रहेक्ष्ये स सान्यथा ॥ १६ ॥

ओजे ।। भवने (ओजे) प्रथमतृतीयादौ (वक्रेन्दुजीवेषु) भौमेन्दुजीवेषु तथा २० (ध्यङ्गगेशयोः) पञ्चम[स्वामि-]मूर्तिस्वामिनोश्च सत्सु पुत्रो गर्भस्थो वाच्यः । एतेषु ग्रहेषु समे लग्ने सत्सु पुत्री वाच्या । (पुंभावे) पुंलग्ने मूर्त्ता (पुंग्रहेक्ष्ये) पुंग्रहेक्षिते च (सः) पुत्रः, (अन्यथा) एतद्वैपरीत्ये च (सा) सुता वाच्या ।। १६ ॥

१. गमागम० इति चतुर्दशरलोकानन्तरम्। रहणम् = विश्रामः? ५. षुष्टेषुष्टत्वादि इति पाठः। अत्र लेखकप्रमादात् किञ्चित् त्रृटितमिति प्रतिभाति। ६. 'आस्तम्' = आ-अस्तम् (सप्तमम्) ७. आगच्छंतः इति पाठः। ८. पतिता० इत्यादि पञ्चदशरलोका-नन्तरम्। १०. मध्यभेदंपतौ (दःपतौ) इति पाठः। दम्पतौ = भवनस्वामिनि ? १५. एवग-वस्तु० इति पाठः। १७. पुत्र० इत्यादि षोडशरलोकानन्तरम्। १८. वकः = भौमः, जीवः = गुरुः। ध्यङ्गशेयोः = धीशे = बुद्धीशे = पञ्चमस्वामिनि + अङ्गेशे = मूर्तिस्वामिनि च । २१. पञ्चमस् इति पाठः ?

4

20

24

20

#### (ख) दोवज्ञानम्

केन्द्रिकोणरन्धान्त्ये चार्कादौ क्षेत्रपाग्रजात् ।। खाम्बुतो वंश्यतो भूतात् पितुः खाद् यक्षमुद्गलात् ।। १७ ।।

यं भावं दोषदः खेटः पश्येद्वा यस्य सो[s]िषपः ॥ तस्य दोषो[s]िस्त पित्रादिसंज्ञस्येत्युच्यते थिया ॥ १८ ॥

ओजाङगस्य द्रेक्काणे त्रिपञ्चसन्ताक्षरं कमात् ॥ नामांशे[ऽ]थ समाङगे द्विचतुःषष्ठाक्षरं भवेत् ॥ १९ ॥

केन्द्र०॥ (केन्द्रे) केन्द्रचतुष्टये, (त्रिकोणे) त्रिकोणद्वये, (रन्ध्रे) [5]ष्टमे, (अन्त्ये) द्वादशे में (अर्के) रवौ वर्तमाने दोषपृच्छायां (क्षेत्रपाग्रजात्?) क्षेत्रपदोषो वाच्यः। एतेष्वेव चन्द्रे (खाम्बुतो?) आकाशदेवतादोषो वाच्यः। तथा भौमे (वंश्यतो) गोत्रजदोषो वाच्यः। एतेषु बुधे (भूतात्) भूतदोषः, एतेषु गुरौ (पितुः) पितृदोषः, एतेषु शुक्ते (खात्) आकाशदेवतादोषः, शनौ (यक्षमुद्गलात्) यक्षमुद्गलदोषः॥१७॥

पूर्वश्लोकोक्तभवनेषु वर्तमाना ग्रहा दोषदाः ॥१८॥

अोजां०।। (ओजाङगस्य) विषमलग्नस्य नाम्ना द्रेक्काणे उदिते नवांशे वा दोषस्य त्रिपञ्चसप्ताक्षरं नाम (क्रमात्) प्रथमद्वितीयतृतीयद्रेक्काणाद्यनुमानेन ज्ञेयं, नवांशे [ऽ]प्येवं वारत्रयं ज्ञेयम्। तथैबः (समाङ्गोलक्षेश्वे) समयोद्रेक्काणनवांशयोद्विचतुःषष्ठाक्षरं दोषनाम वाच्यम् ॥१९॥

#### (ग) जयपुच्छा

पुष्टे[ऽ]स्ते वा[ऽ]स्तपे स्थातुर्यातुर्लग्ने[ऽ]ङ्गपे जयः ॥ त्र्याद्ये षट्के[ऽ]थवा स्थातुः परे यातुः क्षयो बले ॥ २० ॥

(अस्ते) सप्तमभवने, (अस्तपे) तत्स्वामिनि वा (पुष्टे) बलिनि (स्थातुः) स्वस्थानस्य वा योद्धुर्जयो भवति । लग्ने (अङगपे) तत्स्वामिनि वा बलिनि यातुर्योद्धुर्जयो भवति । (त्र्याद्ये)तृतीयाद्ये[ऽ]ष्टमान्ते लग्नानां षट्के बले स्थातुः क्षयो भवति । (परे) शेषे षट्के बले यातुः क्षयो भवेत् ॥२०॥

१. दोषज्ञानम् इत्येकोनविंशश्लोकानन्तरम् । २-३. क्षेत्रपाग्रजात् इत्यस्य क्षेत्रपदोष इति, खाम्बुतः इत्यस्य च आकाशदेवतादोष इत्यर्थः कथमिति विचार्यम् । अथ च चन्द्रे केन्द्रादौ वर्तमाने आकाशदेवतादोषमुक्त्वा, पुनः शुक्रेऽपि केन्द्रादौ वर्तमाने आकाशदेवताया एव दोषः कथमुक्तः (१२ पद्धक्तौ) इति चिन्त्यम् । १८. जयपृच्छा इति विंशश्लोकानन्तरम् ।

#### (घ) रोगपृच्छा

#### लग्नादिकेन्द्रपा ज्ञेया वैद्यतन्त्रक्गातुराः ॥ यत्र केन्द्रे शुभस्तस्माद् गुणो[ऽ]स्ताष्टारिपेऽबले ॥ २१ ॥

लग्ना० ॥ "लग्नं वैद्यो द्युनं व्याधिर्मित्रं (?) रोगी खमौषधम् "इत्यादि-युक्त्या लग्नादिकेन्द्राणि । क्रमाद् (वैद्यतन्त्ररुगातुराः) वैद्यौषधरोगरोगिणो ज्ञेयाः । यत्र केन्द्रे शुभो ग्रहः तस्माद् गुणो वाच्यः, परं (अस्ताष्टारिपे) षष्ठसप्तमाष्टम-भवनस्वामिनोऽबला विलोक्यन्ते ॥ २१ ॥

#### (ङ) नष्टजातकम्

4

20

मीने चैत्रादिमासं गणय रिवरहो यत्र राज्ञौ स मासो वर्शे दत्वार्कराज्ञौ सपदिवनयुगं (२) यत्र चेन्द्रस्तिथः स्यात् ॥ षट्के[ऽ]क्रील्लग्नमाद्ये यदि दिनमपरे रात्रिरिन्दुश्च पक्षः शुक्लो[ऽ]श्र केलोदयमिति कथितं जातकं नष्टवादि ॥२२॥

मीने ।। (मीने) मीनसंकान्तौ यदा रिवस्तदा चैत्रमासे जन्म, एवं वृषादौ वैशाखे जन्म ज्ञेयमिति। एवं कुण्डलिकां दृष्टवा [मा]सज्ञानम्।। (अर्कराशौ) यत्र च [भव]ने रिवः स्यात्त[त्रैव (इन्दुः) चन्द्रः] स्यात्तदा (दर्शेऽ)मावास्यायां जन्म, १५ एवमग्रे तत्तद्राशौ, तदा सपदिवनयुगं दत्वा (तिथः स्यात्) तृतीयादौ जन्म वाच्यम्। इति तिथिज्ञानम्।। यत्र राशावर्कस्तत आरभ्याद्ये लग्नषट्के यदि जन्मलग्नं तदा दिने वाच्यम्, अपरे षट्के तु रात्रौ। दिनरात्रिज्ञानम्।। तथैव रवेराद्ये षट्के यदि चन्द्रस्तदा शुक्लपक्षे[ऽ]न्यथा कृष्णे। इति पक्षज्ञानम्।। (वेलोदयम्) रवर्यतमे राशौ जन्म तदन्तराललग्नां निमीलियत्वा (?) दिनरात्रिगतघटिकासु जन्म वाच्यम्। २० इति नष्टजातकम्।। २२।।

#### इति चतुर्विशतिकावचूणिः॥

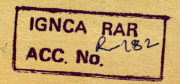
१. रोगपृच्छा इत्येकविंशश्लोकानन्तरम् । ४. व्याधिर्मेध्यं (?) रोगी कमौषधम् इति म्रष्टः पाठः । अत्र लग्नं = प्रथमो भावः, द्युनं = सप्तमो भावः, मित्रं = चतुर्थो भावः, खम् = दशमो भावः । ६. अस्तम् = सप्तमस्थानम्, अरिः = षष्ठस्थानम् । षष्ठसप्ताष्टम॰ इति पाठः । मूले 'अस्ताष्टारिपे अबले' इति सित-सप्तमी बोध्या । १३. मीनसंस्कान्तौ (!) इति पाठः । १४. वैशाषे इति पाठः । अत्र '-सज्ञानं' इत्यस्मात् पूर्वं 'मा-' इति त्रुटितम् । १५. -'ने' इत्यस्मात् पूर्वं 'भव-' इति त्रुटितं स्यात् । 'स्यात्त-' इत्यतः परं '-त्रैव चन्द्रः' इति त्रुटितं स्यात् । १६. अग्रेतन २ राशौ इति पाठः । १७. तमारभ्य इति पाठः । १९-२०. 'यतमे राशौ जन्म तदन्तराललग्नां निमीलयित्वा' इत्यस्पष्टम ।

भूतभाविभवल्लग्नं यददो[s]तो[s]शुभं शुभम् यः प्राह ग्रहयोगाद्यैः श्रीयते स स्वयं श्रिया ॥ २३ ॥

श्रीकासद्रहगच्छपो[ऽ]र्बुदगिरिन्यस्तादिनाथः पुरा चैकाकी नवमासकल्पविहृतिः श्रीसिहसूरिप्रभुः ॥ तन्नामप्रतिसाभिधो गुरुरभूद् गोत्रे[ऽ]स्य शिष्यः श्रुतः तेनेयं चतुरार्थमर्थबहुला चक्रे चतुर्विशिका ॥ २४ ॥

इति श्रीनरचन्द्रोपाध्यायरचिता ज्ञानचतुर्विशी ॥

rdira cana Batagai . S Centre ir BATB . S



## श्रीनरचन्द्रोपाध्यायविरचिता ज्ञानचतुर्विंशी

